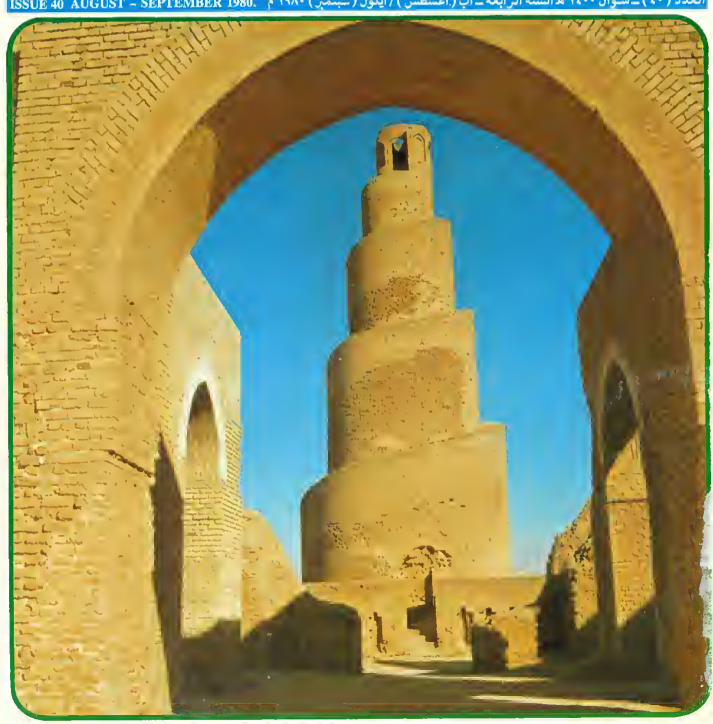


مرية المنظم الم

العدد (٤٠) \_شوال ١٤٠٠ ه السنة الرابعة \_ آب (أغسطس ) / أيلول (سبتمبر) ١٩٨٠ م. ١٩٨٥ ه السنة الرابعة \_ آب (أغسطس )





وكيس العمرير لوي طه الصافي

مجلة ثقافية شهرب تصددعين دار الفيصل الثقاف

وال ١٤٠٠ ه السينة الرابع

#### هُذاالعدد



★ كلما عاش الإنسان طمويلاً على الأرض فإنه سوف بصادف بكثير من غرائب الحياة ، وعجائب الخلوقات ، من هذا المنطلق ننقل لك على ص (١١١) بعضاً من غرائب المخلوقات 🖈



★ الشطرنج . . لعبة استراتيجية . . وفين من الفنون يجمع بين الحرب والحطة ، وبعد النظر والحركة والتصور . . كيف اخترع الشطرنج . . ومتى استعمله العرب . . طالع ص (۱۲٤) 🖈 🗆



و الافراد كال الطالبية في المساوح وبنان من لمسير والافراد عنه محتوي وسازيسة البدرة كالحوص وفرات ويدخل و التدراك في والأفراد كان الفراد الشاري في والشروع ومناريدة في جناف والدو والمستقدمين والذور الشراع الشاري في المستقدم المستق



🖈 يشهد العالم العربي نهضة فاعلة في الفن التشكيلي . . وليس المغرب الشفيق البذي نفدم أحد فنانيه إلا صورة للحركة النشكيلية في السوطن العسربي . . ص (۱۱۸) 🖈

| ٤   | من كتاب هذا العدد                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 0   | الحركة الثفافية في شهر                                           |
| ۱٧  | الإعلام والدعوة الإسلامية                                        |
| Yo  | مصطلحات صوثبة ذات ناريخ ، كيال بشر                               |
| ۲۸  | المنطق الرياضي عند العرب إبراهيم كرو                             |
| ۲۱  | الشعر بين الصنعة والفن نبيل راغب                                 |
| 40  | سامراء أو سُرٌّ من رأى (مدينة وتاريخ) عبد الجبار محمود السامرائ  |
| ٤٨  | موناليزا (لوحه وفنان ) لبوناردو دافنشي ۴                         |
| 01  | (لفاء مع) رجاء النقاش البراهم الفزيع                             |
| ٥٨  | غموض المعنى في بعض التراكبب اللغوية عمد علي الخولي               |
| 11  | الكندي فيلسوف العرب مأمون غريب                                   |
| ٦٧  | بغينا كما كنا (قصيدة) عبدانله الصالح العنيمين                    |
| ۸۲  | علامة علم الفلك                                                  |
| ٧٢  | الوليد الكسيح . (قصيدة) أحمد سالم باعطب                          |
| ٧٤  | نطوير البلاغة العربية . (ندوة الشهر)                             |
| ۸Y  | وضح الدليل (فصيدة) مصطفى عكرمه                                   |
| ۸۳  | الفلسفة النقدية للتاريخ (رحلة في كتاب) عرض ونحليل : جمال بدران   |
| ٨٨  | ابن ڤتببة وكنابه عبون الأخبار (من كنب الثراث) د . كامل السوافيري |
| 4.1 | قصة الخلق من النطقة إلى الجنبن عبد الرحمن حريتان                 |
| 1.4 | الهند ( من عادات الشعوب )                                        |
| w   | من غرائب المحلَّوقات                                             |
| MA  | الفن النشكبلي المغربي ومشاكله إعداد : سمير ظريف                  |
| ۱۲۳ | لبلة الراببة (فصيدة) عمد بن علي السنوسي                          |
| 171 | الشطرنج عند العرب عمد عدنان الجوهرجي الدمشقي                     |
| 178 | الحيامات في الأندلس صلاح جرار                                    |
| ነምም | با لبـــل (فصيدة) احمد مرتضى عبده                                |
| 171 | طبيب ينحدث عن القصور الننفسي ٢٠٠٠،٠٠٠ نوجمة : سعاد دركزنلي       |
| 177 | لبن الأم أكمل غذاء لبن الأم ثدى المنافلي                         |
| 179 | الشكوك (فصة) الشكوك غالب حمزة أبو الفرج                          |
| 124 | عسكر وحرامية (فصة) أحمله عودة                                    |
|     | أذرع الواحات الـــُمَــثـمِسة بين الحداثة والتقلبد               |
| V£V | (مطالعات في الكنب) عبد الرحمن شلش                                |
| 104 | دالوة معارف (أدبأه سعودبون)                                      |
| 100 | منافشات ونعلبغات                                                 |
| 101 | كنب وردت إلى المجلة                                              |
| 104 | مسابقة مجلة الفيصل                                               |
|     |                                                                  |



#### أجتد سالم باعطب



• دكتوراه في التاريخ .

د . عبد الله الصالح العثيمين

- عمل أستاذاً في قسم التاريخ كلية الأداب جامعة الرياض ،
- يعمل حالياً رئيساً لقسم الناريخ كلية الأداب جامعة الرياض .
- له كتاب «الشيخ محمد بن عبد الوهاب: حياته وفكره، وله أيضاً عدد من الأبحاث المنشورة في الصحف ،

- من مواليد عام ١٣٥٥ ه.
  - بكالوريوس تجارة \_ جامعة
  - عمل مدرساً، ثم مدققاً للحسابات بمرسسة الخسطوط السعودية .
  - يعمل حالياً مشرفاً على إدارة التدقيق بمؤسسة النقد العرب

الأبحاث عن الدراسات الفولكلورية

• أصدر أربعة أجزاء سن

• له نشاط في الصحافة ،

«موسوعة الفولكلور الفلسطيني » ·

الفلسطينية ،

- السعودي ،
- له دينوان شعر ، النروض الملتهب ،

احد عود/ة

فلسطين عام ١٩٤٥م.

التربية والتعليم الأردنية .

من مواليد أذنبة ( السرملة )

• دبلوم التأهيل التربوي،

• يعمل في ملك وزارة

• صدرت مجموعته القصصية

الأولى عـــام ١٩٧٣م، بعنـــوان

وحين لا ينفع البكااء ، كما صدرت

مجموعته القصصية الشانية «زعتر

التيل، عيام ١٩.٧٩ م، مين

منشورات رابطة الكتاب الأردنيين.

الأعيال المحلية والعربية على نطاق

ضيق .

الأردنيين ـ

القصص القصيرة ـ

• عارس الثقد، الأدبي لبعض

 له من الأعمال المخطوطة في السرواية والمسرحية إلى جسانب

• بدأ النشر منسذ عسام

• عضو رابطة الكتاب

١٩٧٣ م، في الصحف والمجلات المحلية ومعظم المجلات االعربية .

- عضر النادي الأدبي في الرياض، إلى جانب عضويته بنادي جدة الأدبي.
- له أعيال إذاعية شعرية .



#### د عمد على الخولي

- من مواليد فلسطين عام
- دكتــرراه الفلــــفة في التربية .
- عمل في حقل التدريس.
- يعمل حالياً استاذاً مساعداً
- له عدد من المؤلفات باللغة الإنجليزية وعدد من المقالات والأبحاث المنشورة في الجسلات الأجنبية .



#### غر سرحان

- من مواليد السنديانة في فلسطين عام ١٩٣٨م.
- يعد لنيل الـدكتوراه عـن الفن الشعبي الفلسطيني،
- نشرت له مجموعة مسن



في كلية التربية بجامعة الرياض.

\* \* من خلال هذا «الملف» سوف نحاول رصد الحركة الثقافية من اصدارات جديدة.. وندوات.. ومؤترات.. ومعارض.. ومناسبات.. وأحداث ثقافية .. وادبية.. وفنية بصورة نطمح أن تكون مسحا شهريا غريات الحركة الثقافية ليس في «السوطن العربي» فحسب، بل في «العالم» الانساني.

أملنا أن نجد من المؤسسات العلمية . والتربوية . والفنية . الى جانب الأدباء . والمفكرين كل عون في إمدادنا بالجديد السدائم من النشاطات لتحقيق الأهداف التي تسعى اليها الجلة لخدمة القارىء . . لإضافتها الى ما يزودنا به مندوبونا ، والله الموفق \*\*

### في انوطن العربي

- مركز ثقافي عند مدخل المنطقة الأثرية بالدرعية.
  - معرض للكتاب الإسلامي في الأحساء.
- ندوة عالمية حول حقوق الإنسان في الإسلام تقام في الكويت.
  - ندوة عالمية في العراق لدراسة تاريخ البصرة ومصادره.
    - ترجمة كتاب الطب للرازي إلى الإنجليزية في تونس.
      - انعقاد ندوة التراث اللساني العربي في دمشق.

## فك العالم :

- افتتاح متحف لكنوز الإمبراطورية الرومانية في فرنسا.
  - مؤتمر دولي لعلماء طبقات الأرض في فرنسا.
- ترجمة كتاب دلالة الحائرين لموسى بن ميمون في باريس.
  - معجم عربي ألماني في سبعة أجزاء يصدر في ألمانيا.
    - مؤتمر لقبائل الهنود الحمر في قارتي أميريكا.



\* طاهر زغمسري \*



لا عبد حسن فق 🖈

#### الكتاب الإسلامي

أقام المركز الصيني بالأحساء \_الذي يتخدّ من (المعهد العلمي) مقرأ له\_ معرضاً للكتاب الإسلامي، اشتركت فيه مكتبات من الرياض والدمام والأحساء، وعرض فيه أكثر من تسعة آلاف كتاب في غتلف فروع المعرفة الإسلامية، بالإضافة إلى أشرطة تضم محاضرات في القرآن الكريم والأناشيد الإسلامية، وقد عمل المركز تخفيضات على الكتب والأشرطة التي عرضت في هذا المعرض رغبة في تشجيع طلبة العلم.

#### \* كتب جديدة \*

• عبير الذكريات • ، ديوان شعري للشاعر طاهر زخشري ،
 صدر عن إدارة النشر عؤسسة تهامة للإعلان .

صدر عن الدار السعودية للنشر والتوزيع:

- ★ « لا تقل وداعاً » ، رواية اجتاعية كتبها سيف السدين عاشور .
  - \* ورباعيات ، ، ديوان شعري للشاعر محمد حسن ففي .
- ا أغنية الشمس ، ديوان شعري للشاعر إبراهيم الزيد ،
   صدر عن نادي الطائف الأدبي .
- «معاناة»، ديوان شعري للشاعر محمد المنصور الشقحاء،
   صدر عن نادي الطائف الأدبي.
- رحلات: ١، تأليف حمد الجاسر، صدر عن الجمعية
   العربية السعودية للثقافة والفنون بالرياض.
- على درب الجهاد ، ديوان شعري تأليف الدكتور زاهر
   عواض الألمعي ، صدر عن مطابع الفرزدق بالرياض .
- «بسمة من بحيرات الدموع»، نصة تأليف عائشة زاهـر
   أحمد، صدرت عن نادي جدة الأدبي.
- الشباب ـ دراسات ولقاءات ، تألیف أحمد محمد جال ، صدر ضمن سلسلة المكتبة الصغیرة وبرقم (۳۱) .
- « عاضرات في تاريخ العلوم » ، تـاليف الـدكتور فــؤاد سركين ، صدر عن لجنة البحوث والتأليف والــترجمة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية .

#### مركز ثقافي

تعتزم الإدارة العامة للآثار النابعة لـوزارة المعارف ، إنشاء مركزاً ثقافياً عند مدخل المنطقة الأثرية بالدرعية ، وسيشتمل على معلومات عن تاريخ هذه المدينة ومعرضاً تاريخياً بالصور ، وكتبأ عن حياة الشيخ محمد بن عبد الوهاب ، وكذلك مقراً لراحة زائري هذا المركز وصالة عرض .

#### مسابقة لإثراء الجانب التريوي

من أجل إثراء الجانب التربوي بالبحوث العلمية النطبيقية في إطار العقيدة والمبادئ الإسلامية قامت جامعة الملك عبد العزيز بجدة بوضع مسابقة تهدف إلى ذلك، وذلك لفتين هما:

★ أعضاء هيئة التدريس بالجامعات السعودية أو
 الباحثين .

★ طلبة الجامعات بالمملكة .

ومرضوع المسابقة بالنسبة للفئة الأولى كتابة بحث عن (تخطيط وإدارة وتنفيذ المناهج التطبيقية اللازمة لتحقيق البناء الفكري والسلوكي للطالب الجامعي في إطار العقيدة الإسلامية)، أما الفئة الثانية فسيكون موضوع البحث (إعداد طلاب الجامعات للسهام الإيجابي في التنمية الاقتصادية والاجتاعية في العالم الإسلامي)، وقد وضعت آخر موعد لهذه المسابقة نهاية شهر محرم عام ١٤٠١ه، وتعلن النتيجة خلال شهر صفر من نفس العام.

#### ناديان أدبيان

رغبة في تشجيع الحركة الأدبية في المملكة ، قررت السرئاسة العامة لرعاية الشباب افتتاح (تاديين أدبيين) في كل من مدينة (الدمام) و (حائل) . ومن المعروف بأن هذه الخطة التي تهدف إليها الرئاسة قد شملت عدداً من المدن الكبيرة في المملكة قبل هاتين المدينتين .

# W.S

#### المعاناة . . والقدرة الجردة

- هناك سؤال أبدي:
- \_أيها يصنع التفوق: المعاناة أم القدرة الجردة؟!
- وأنا عندما أطرح هذا السؤال: اشعر بأن هناك فريقين.. غتلفان في إعطاء الإجابة على هذا السؤال. وأن هناك فريقاً آخر يحاول أن يقف من السؤال موقف المستثمر لأحسن ما في الحقيقتين من معان.
  - \_غير أن السؤال هو:
  - وهل هناك تجربة ناضجة تنقصها المعاناة؟!

- سؤال هام: لا يجب تجاهل خطورته وعمق مضامينه لأن أي تجربة هي جماع: المارسة والانفعال والتمازج ثم الحكم أخيراً على تقويم العملية الذهنية والخلوص منها جميعاً إلى الموقف «الموحد» أخيراً.

وهذا يعني أن قدرة الإنسان تـظل جـزء مـن التفـاعل التلقائي بين طاقاته الذهنية، وبين معطيات المهارسة كفعل وكاستقبال طبيعي لردود الفعل الختلفة.

وإذا كان الأمر كذلك ، فإن عمق التجربة أو ضحالتها هو الـذي
 يتوقف على حجم المعاناة .

أو بمعنى آخر، فإن الكثير من التجارب لا يشترط أن تكون محصلة طبيعية لمعاناة من نوع آخر.

- وهكذا . . فإن نفاوت المفكرين في الإحساس بمشكلات المجتمعات المعاصرة . يرجع أول ما يرجع إلى درجة الانغياس في هذه المشكلات ، مضافاً إليها بعد ذلك وليس قبله ، القدرة على استشعار الواقعة بكل أبعادها والنجاح في تصويرها أو التعبير عنها بنضج وكفاءة أو سطحية وقصور .
- إن سحب هذه المعايير على الكثير من العطاء الفكري العربي هذه الأيام، يعطينا نتيجة غير مسرضية. ذلك أن الكثير من الإنتاج يعدم التميز بهذه الخصائص.. فلا يعبر إلا عن شخصية الأديب «المهزومة» بفعل المتغيرات الحادة من حوله.

ونلك ظاهرة تعتبر مؤشراً غير مشجع على القول بــأن المفــكـر العــربي أصبح أكثر إخلاصاً لحياته اليومية من الفيم والمعايير الفكرية الرفيعة .

هاشم عبده هاشم جدة





★ الدكتور زاهر عواض الأنعى ★

\* الشيخ عد الخدر \*

دأعماق البحار، ،جمرعة تصصية تاليف فاطمة
 حناوي، صدرت عن نادي جدة الأدبي .

صدرت الكتب التالية عن مؤسسة تهامة للنشر والإعلان وذلك ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي :

★ «من ذكريات مسافر»، تأليف معالي الأستاذ عمد
 عمر توفيق.

★ «قراءة جديدة لسياسة محمد على باشا التوسعية في الجزيرة العربية والسودان واليونان وسورية»، تأليف الدكتور سليان محمد الغنام.

★ ‹غدأ أنسى ، ، رواية من تأليف الدكتورة أمل شطا .

#### مكتبة للمكفوفين

خدمة للمكفوفين سنفتتح (مكتبة لهم) وذلك من قبل جامعة القاهرة في أوائل العام الدراسي القادم، وستتسع لمائة طالب، ويجرى حالياً تزويدها باحدث المواد التعليمية السمعية وبطريقة برايل وذلك تسهيلاً فؤلاء الطلاب، وتعد هذه المكتبة أول مكتبة لهذه الفئة في مصر.

#### \* كتب جديدة \*

- الحب في زماننا ، ديوان شعري للشاعرة وفياء وجدي ،
   صدر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب .
- «هذا العصر وثقافته»، نألبف الدكتور زكي نجيب محمود، صدر عن دار الشروق بالقاهرة.
- «وقائع عام الفيل»، تأليف عبد الفتاح الجمل، صدر عن دار الفكر المعاصر بالقاهرة.
- تصوف للبيع ، تأليف الدكتور محمد شعلان ، صدر
   عن دار العربي للنشر والتوزيع .

١٩٨٠م، ندوة عالمية حول (حقوق الإنسان في الإسلام) وذلك بتنظم من الهيئة الدولية لرجال القائون وجامعة الكويت واتحاد المحامين العرب، وسوف تناقش فيها موضوعات متعددة مثل المفاهيم الإسلامية والمجتمع المعاصر، والمشكلات الاجتاعية والقانونية الـتي تــواجـه الأقليات الإسلامية في الدول العلمانية ، وحق العمل ، والمساواة أمام القانون ، وسبشترك في هذه الندوة مختصون في هذا الجال من جميع

- ◄ ائتحار أيوب ، ديوان شعري للشاعر محيى السدين اللاذقائي، صدر عن دار الفكر المعاصر.
- و قلبى طفل ضال ، ديوان شعرى للشاعر نصار عبدالله، صدر عن دار العربي للنشر والتوزيع بالقاهرة.



#### حقوق الإنسان في الإسلام سوف تعقد خلال الفترة من ٩ \_ ١٤ ديسمبر/كانون الأول عام

فحصل بها على درجة الماجستير، والسراعي النمسيري كما يقسول المؤلف ــ من شعراء الطبقة الأولى بين الفحول الذبن عاشوا قي القبون الأول

من الهجرة ، ولكن المألور من شمعره قلبا ، مفرق في ثنابا الحنب، لا يكاد الإنسان بظفر منه بقصيدة

عشرين عاماً إلى كلية دار العلوم،

وقد قام المؤلف بجهد كبير في جمع شعر البراعي منن مصادر متفرقة ــ لغوية وأدبية ــ وفام بهـذه المدراسة في ثلاثة أبواب:

١\_ عصر البراعي . ٢\_ حياة الراعي ، ٣ ـ شعر الراعي ،

في الفهيد تحدث المؤلف عسن الراعى وطيقته الشعرية، وسرغم أل من الفحول، فإن شموه اللذي يسبن ايدينا قليل مفرق في ثنابا الكتب،

أن أحصل على نسخة من ديـوانه مهمأ بكن موضوعها من المكتبات، ولما أعيالي البحث، أخذت نفسي بجمع شعره من الصادر العديدة لغدية وأدبية ، حتى استطعت أن أجمع لـه

من ثناياها ما يقـرب مـــن ثــــلاثمانة يبت، يعدها نضيبت الموارد والمصادر،، ويقول المؤلف أنه قصد من دراسته هذه :

۱ ــ جمع سانميكن جمعه سن شعر الراعي .

٢ ـــ وضع الراعي ـــمتكثأ على قدر منن التصنوص \_ ينين شبعراء

٣ ــ بيــان مـنزلة الـــراعى في تاريخ الشعر الإسلامي.

٤ \_ لقت النظر إلى مهذا الشاعر، على أحداً يظفر يدبوانه، أو يتايع دراسنه .

\* كتب جديدة \*

 ■ «العدالة والحرية في فجر النهضة العربية الحديثة». دراسة الدكتور عرت قرني ، صدرت في كتاب صدر ضمن سلسلة عالم المعرفة التي تصدر عن الجلس الوطئي للعلوم والثقافة والفنون .

\* كتب جديدة \* ● «معارك العرب في الأندلس»، تسأليف بسطرس

٥ \_ حق البحث العلمي، فإن يقول المؤلف : • وكان أول ما أهممني المعرفة غاية نستحق منا جميعـاً الجهمد لتوفير وسائلها . ثم تحدث عن منهجه في البحث ، قفال إنه قائم على وهـذا الأصل العام، وهو أن آثــار الأديــب ثمرة التفاعل بيته وبين بيئنه، على أن براد يالبيئة ، ذلك المعنى الواسع الذي يتناول العناصر الجغرافية والاجتهاعية والسياسية والاقتصادية،

● في الباب الأوُّل «عصر الراعى ، ينحدث المؤلف عن الحبياة السياسية ، ويذكر أن قيس عيلان \_قبيلة الشاعر\_ كانت رسيرته الموى ، خاصة (مرج راهط) فسد

يني أمية ، منما احسن بني امية على قيس عيلان، وبخاصة عهد الملك ابن مروان الذي أخذ يناصيها العبداء، ويترميها يتأفسي التولاة، ويثقلها يفادح الخراج (ص ٩).

ثم تغير الموقف في عهـ د هشـام ابن عبد الملك ، الذي ومال إلبهم، وقبابهم نحبوه، والحقهم بالديوان، وفرض قمم السرواتب



الراعي الفيري (۱) تأليف: د، محمد نبيه حجاب

(الراعى الفيري: عبيد بن حصين، شاعر بني نمير: عصره وحياته وسفره) هذا هو عنوان الدراسة التي تعرض لها لاستاذ الدكنور محمد تبييه حجباب ، وفسد قدمها عن الشاعر الراعي النميري متلذ

البستاني، صدر عن دار مارون عبود.

- و الحوار في النفرآن: قواعده، أساليبه، معطياته». تأليف محمد حسين فاضل الله ، صدر عن السدار الإسسلامية للطباعة والنشر ببروت.
- وثائق المؤتمر العربي الأول لعام ١٩١٣ م، تقديم ودراسة وجيه كوثراني، صدر عن دار الحداثة في بيروت.
- و و النمرود ، ، عموعة قصصية تأليف مؤلس الرزال ، صدرت عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- «أشياء شخصية»، نأليف السدكتور عبد السلام العجيلي، صدر عن دار الحقائق ودار الكرمل.
- د محاولة للخروج ، ، روابة ألفها عبد الحسكيم قساسم ، صدرت عن دار الحقائق.
- دباقات من حدائق مي ١٠ تأليف فاروق سعند ، صدر ضمن منشورات زهير بعلبكي ببيروت.
- عندما تبكى الألوان، عصوعة قصصية تـأليف زيـن العابدين، صدرت عن دار العودة.
- و الشوقيات الجهولة»، غفيق ونقديم السدكتور محمد صبري، صدر عن دار المسرة.

والجرايات . ومنذ ذلك الحين ارتفع سُمَانَ القيسية ، وصاروا من أنصار يني أمية ( ص ١١ ) .

- في القصل الثنائي تحدث عن والحياة الاجتماعية و فذكر ان العصبية اشتعلت من جديد سظهور الأحزاب السياسية دعلي أن همده العصبية التي كالت في دماء العـرب لم تكن قبلية فحسب، بل كانت أيضاً إقليمية كتلك الستي يسبن الشمام والعراق، ومدنيّة كالتي حـدثت مـين الكوقة والبصرة . كما كانت أيضاً جنسيَّة بـين العــرب والموالي . . وفي ظلال همذه وتلك ازدهمر والشمعر السیاسی ، کیا ازدهرت (النفائض الأموية) بين جربر وخصومه في ظلال العصبية القبلية خاصة، وكان الراعى الفيري، أحمد شموالها القحول، البذين ملوًا يهما جسوانب المربد، (ص ۱۱).
- وأي القصل الثالث تحدث المؤلف عن (الحياة الأدبية) خاصة الشعر ، الذي عباد إلى سيانق عهيده من حيث القوة، والازدهار : قخراً .



\* بطرس اليستاني \*

- ◄ إيران ١٩٠٠ ـ ١٩٨٠ ، دراسة وضعت في كتاب من قبل عدد من الختصين ، صدر عن مؤسسة الأحاث العربية في
- ◄ مذاهب الأدب معالم وانعكاسات، تأليف الدكتور ياسين الأيوبي، صدر عن دار الإنشاء بطرابلس.
- «الفلسفة السياسية عند أبي الربيع في كتابه سلوك المالك؛ ، للدكتور ناجي التكريتي ، صدر عن دار الأندلس .
- و فاتحة لنهايات القرن ، بيانات من أجل ثفافة ، عربية جديدة ، تأليف الشاعر أدونيس ، صدر عن دار العودة .
- ◄ النقد المزدوج »، تألیف الدکتور عبد الکبیر

ومديحاً، وهجاءً، وغزلاً.

 ا ولقد كان خلفاء يسنى أميـــة وولاتهم بميلسون إلى الأدب ويهستزون له، فقربوا إلبهم الشعراء، وأجزلوا لهم العطاء، ولهذا غصت بهم مجالس الأدب في دمشتن ، وساحات الـولاة والقوَّاد والأقاليم؛ (ص ١١).

والشعراء في عصر البراعي ثلاث طبقات:

١ ـ طبقــة الشــعر التقليدي: وهي الطبقة الغنية المحافظة ، وموطنها العبراق ، وأغلب شعرائها قدموا من البادية ، وتضم من قحاول الشعواء: جنوير، والفرزدق. والأخطل، والمراعي، وذا السرمة ، والقسطامي ، ورؤيسة . والعجاج .

٢ \_ طبقــة الشــعر السياسي: كعبيد الله بسن قيس الرقيات، والكميت، والنظرماح يسن حلكيما وغليرهم مسن للسعواء الطبقة .

٣ \_ طبقة الشعر الغزلى:

وخير من يمثلهــم : عمــر يــن ابي ربيعية، والأحبوص، وكالسير،

وجميل . . وكان موطنها الحجاز . وإذَّذَ حَمَّلُ أُسْسِيَاسُ هُسِيْدًا التقسيم ـ قتلد كان الواعي من شعواء الطبقة الغتية المحافظة ، ولقد عده ايس للراعى . سلام في طبقاته من شعراء ــ نم يتحـــدك المؤلف عـــن الـطيفة الأولى، مـع جــــريس

والفرزدق، والأخطل.

 أي الباب الشائي (حياة البراعي) تحدث المؤلف في الفصيل الأول عن قبيلته، فــتكو أن السراعي ينسب إلى بني نمير إحدى يطون قيس عيلان المضرية. وكالنت قيس هـــلاه عزيرة الحانب . مرهوبة السلطان ، بوفرة عددها ، وبسالة فرسانها ، حتى انصمت إليها في الجاهلية ، بعض القيالل المستضعفة ، كي تحتمي بهما وتعيش في كتقها . «أسا في الإسلام تقد بلغت من عـزتها أن طمعـت في الحَلافة ، وكادت تظفر بها من أيــدي الأصويين لبولا استنجادهم يسابمنية

والتقلبية؛ (ص ١٤).

ولغد كانت دبنو نمسيره الستي ينتسب إليها الشاعر جمرة من جمرات العرب الثلاث، فهي إذن من أشرف بينوتات وقيس عيبلان والجند الأكبر

الشاعر ، وكنيته ، وتسيه ، ثم مقوماته الأدبية ، ويسرى أنه اشسترك في تكوين شخصيته الأدبية ثلاثة عوامل، هي:

١ ــ الـــطبع، أو النفس الشاعرة .

٢ \_ البيئة الني تشأ قيها ، ويسمبها المؤلف البيئة الطبيعية .

٣ ـ البيئة العلمية.

ــ ويتحــــدت المؤلف عــــن مدرسة الراعبي، قيري أنه تلميث للتابغة وطرقة، وأستاذ لايتـه جتـدل وذي السرمة والسطرماح ، وهــذه هـــي مدرسة البراعي التي كان لها طايع خاص في هذا العصر، فقد حاقظت على المناهج الحاهلية أكثر من سواها، كها أن أعضاءها الخلدوا يقسيط مين ★ « مجمة » ، تأليف الكاتب الجزائري كاتب ياسين ، نسرجة ملك أبيض العيسى .

مقالة في اللغة الشعرية،، للشاعر محمد الأسعد.

«سلخ الجلد»، مجموعة قصصية تأليف محمد برادة،
 صدرت عن دار الآداب ببيروت.

افغانستان: حرب أم ثورة،، تألیف فرید هالیدای،
 ترجمة سامی الجندی، صدر عن دار الحداثة فی بیروت.

شعر الرمادي: يوسف بن هارون، جمع وتقديم ماهر
 زهير جرار، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

● «الاغتراب»، تأليف ريتشارد شاخت، ترجمة كامل يوسف حسين، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

■ «يوليوس قيصر»، تألبف بسام العسلي، صدر ضمن سلسلة «مشاهير قادة العالم» التي تصدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

■ «صلاة بلا مؤذن»، تألیف ناصر الدین النشاشیبی،
 صدر عن دار الشوری ببیروت.

● « الموجز في طرائق تدريس اللغة العربية وآدابها ، ، ناليف الدكتور محمود أحمد السيد ، صدر في جزءين عن دار العودة .

• النفط والسيطرة ، تأليف المدكتور أبو الحسن بني

الخطيبي ، صدر عن دار العودة .

■ النيل في خطر »، تأليف كامل الزهيري ، صدر عن دار
 ابن خلدون .

● «اليهودية والصهيونية »، تأليف أحمد عبد الغفور عطار ، صدر عن دار الأندلس .

و الألأ ، بريد الشمس ، ، رواية تأليف جنان جارودي
 السعيد ، صدرت عن دار الآفاق .

كيا صدرت الكتب التالية عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر:

★ «مأساة عطيل» و«مغربي البندقية»، تأليف وليم
شكسبير، ترجمة جبرا إبراهيم جبرا.

★ «أثر التراث الشعبي في الرواية العراقية الحديثة « ،
 تأليف صبري مسلم حمادي .

نعاليم الإسلام، تجلّى في شعرهم، ويذلك كانت هذه المدرسة آخر حلقة من حلقات الشعر الجاهلي القمديم، وإنّ امتد بها الزمن إلى آخر العصر الأموى، (ص ٢٠).

- وفي الحديث عن حيانه العامة - في (الفصل الثاني) - يتحدث المؤلف عن وحلات الشاعر، واسغازه، واتصالاته بشعراء عصره وولاته، وإذا كان التاريخ، لم بحدثنا عن يتيء عن مولده، فإنه لم بحدثنا عن وفاته. ولكن المؤلف يمرى أنه مات بين عامي ٩٦، ٩٧ ه. ويعدلل على ذلك، ببعض الأحداث الموثوف من صحتها تاريخباً.

\* \* \*

 الباب الشالث: (شعر الراعي) تنتظمه ثلاثة قصول:
 في القصال الأول (مصادر

ديوانه)، يذكر المؤلف أن يساقوناً الخموي، ذكر في أكثر من موضع من معجم البلدان، أن شعر الراعي كان عجموعاً في نسخة فرئت على ثعلب. ولكن المؤلف لم بعثر عليها، ومن هنا أحذ نفسه بجمع أشعار السراعي من مظاتها المختلفة، (ص ١٨).

ومن هذا القصل نعلم:

١ – أنه ليس لـدينا مـن شـعر
 الراعي إلا أبيات منفرقة ،

٢ جع هـاه الأبيات مـن
 مصادر ، أغلبها لغوية .

٣ ــ لم تحفظ المصادر الأدبية من شعره إلا التذر اليسبر.

و وفدًا فقد جاءت أشعاره الني جعناها عدبواناً ه نقلب عليه الصيغة اللغوية ، وإذن فعدلالنها على ديبوائه الأصيل دلالة السظل على العبودة (ص ٨٢).

كتب في كل الأغراض الشعرية مثل: البوصف، والنسبب، والقحسر، والخمريات، والحياسة، والهجاء، والنقائض، والحكم، والأمثال... وهي كلها أغراض تقليدية، كتب فيها الشعراء وأجادوا؛ ولكن هذه المدواسة أظهرت غرضاً جديداً المعالى، قاراه في قصيدته الملامية، وقد عز عليه أن يوى فومه فريسة الجور والطغيان، بيث الخليفة عيد الملك بن مروان؛ شكواه من عاله، وفيها يقول:

التعليف السرحن . إنسا معشرً حنفء . بسحد مكوة وأصمبلا

عمارٹ، تممبری للہ فی أسمالانا ماہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تمامالا

حيق السوكة مستزلا تستزيلا إن السعاة عصوك ينوم أمسرتهم

وأثؤا دراهمي لمو علمت وغمولا ثم يعمدد أساليهم وإحتيسالهم للغش، بأيرخ الأساليب، ونسراه

بعد ذلك \_ يصف حال قومه ، وعشيرته ، وما حل بهم من طرد وتشريد ، وهم المسلمون ، المؤمنون ، الموحدون بالله ، المؤدون للرتكاة ، ثم ناشد الخليفة ، وهبو مناط الأمل ، ومعقد الرجاء أن ينكل بهؤلاء السعاة الخطاذ ، ويتدارك قومه ، قبرفع عنهم المظالم التي ألمت بهم على أيديهم . الفصل المثالث (خصائص

شعره): يتحدث المؤلف عن الألفاظ والاساليب، فيرى ان حيسانه في البادية، أثرت في الفاظه وتراكيبه، فيذا رأبنا في شعره: الأنافي، والفدور، والتجان، والسائلة العاوية، والسوحوش الفسارية، وعزيف الربع، وهدير السيل، وصليل السيوف، وفحيح الأفعى، أما عن التراكيب، قبل يدرك الراعي عصر التكلف والصنعة، ومن محاءت تراكيه طبعية تجانب

المعاظلة ، والمعاناة ، والتعسف ،

صدر ، ترجمة فاضل رسول ، صدر عن دار الكلمة .

- ◄ دولة بنى حمدان ٩ ، ناليف الدكتور عبد الحليم عويس، صدر عن دار الشروق.
- «الحركة النقابية في مواجهة عملية السلام المنفرد». دراسة أعدتها الدكتورة هالة أمين ووضعتها في كتبب صدر عن مؤسسة الأبحاث العربية في بيروت.
- و «هذا الشعر الحديث»، تألبف الدكتور عمر فروخ، صدر عن دار لبنان للطباعة والنشر.
- ألم الكتابة عن أحزان المنفى ، لوحات نصصبة تأليف واسيني الأعرج ، صدرت عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
- «بيلينسكى»، نألبف الدكتور حياة شراري، صدر ضمن «سلسلة أعلام الفكر العالمي» التي تصدر عن المؤسسة العربية للدراسات. وهو ناقد روسي.
- ◄ تابع في الجسد القادم ٩ ، مجموعة شعرية للشاعر قيصر غصوب ، صدرت عن دار مارون عبود في بيروت .
- ◄ القمر كان يبكى ◄ ، عموعة شعربة تألبف الدكتور شوق العمري ، صدرت عن دار القدس ببيروت .
- اأيها الولد الحب عنوان رسالة لأبي حامد الغزالي ، تحفيق وتعليق عبد الله أحمد أبو زينة ، صدرت في كتيب عن دار

وتخضع للنسق الطبيعي، فلا تعقيد، ولا التسواء، ولا غمـــوض، ولا اضطراب، ولا تقديم ولا تناخير إلا ما دعـت إلب دواعـي البــــلاغة (ص ۱۹۰).

وقد استحسن شعره: أبو عمرو الشيبائي، وأبو هلال العسكري، وابن رشيق القيرواني، لإصابة المعنى، وروعة الخيال، وتناسب القسانبة (ص ۱۷۲) ،

ولقد كان الراعي حجة في النحو واللغة ، اعتمد عليه النحاة في تأييد مذاهبهم النحوية ، كما اعتمد عليه اللغويون في تقرير ألفاظهم اللغموية . وحق لهم ، فهو شاعر أسري بـدوي تمن بحتج بشعرهم . كما قال السبوطي والقاضي الجرجاني (ص ١٨٤).

وفي النهابة ، يقوم المؤلف بعمال موازنة بغيره من شمعراء طبقته : كالفرزدق، وجبرير، والأخسطل،



🖈 د ، عبر فروخ 🖈

الشروق.

● « الرهائن » ، مجموعة قصصيّة تأليف عدوض شعبان ، صدرت عن دار الكلمة .

صدر عن دار الطليعة :

★ «المناحى الفلسفية عند الجاحظ»، نألبف البدكتور على بو ملحم .

في سبيل موسوعة فلسفية ، صدرت الكنب النالبة عن دار الحلال:

 ★ «پرغسون » وهو فبلسوف فرنسي ، تألیف الدکتور مصطفى عالب.

\* « سارتر » وهو فيلسوف فرنسي ، تأليف الدكتور مصطفى غالب .

\* « هيغل » ، وهو فبلسوف ألمان ، تأليف الدكتور مصطفى غالب وذي الرمة .

في ختام هذا العوض، لا يسعنا إلا أن نقور أن هذه الدراسة قد أنصفت شاعراً فحالاً ، بق طبلة ناريخنا الأدبي بنتظر المدارس المنصف الذي بخرج شمعوه من بطون كتب الأدب والتباريخ، ويلني الضوء على حياته وشعره في إطار عصره . . وجاء الدارس محمد نبيه حجاب ليعطيه بعض حقه .

#### حسين علي محمد

#### حسواشي

(١) د، محمد به حجاب الرعي عيري، ۲۰۸ مستخبات الآراكار و در يميسة مصراء القاهرة، ١٩٩٣م، ومع مضمة السلامات أحمد

#### البصرة وتاريخها

سوف تعقد خلال الفترة من ٢٢ ــ ٢٤ ديســمبر/كانــون الأول عــام ١٩٨٠م، ندوة عالمية للدراسة تاريخ البصرة ومصادره، وسبشارك فيها مؤرخون من جميع أنحاء العالم وكذا المؤسسات المهتمة بالتاريخ وأبحاثه.

#### \* كتب جديدة \*

- «محاولة عيش»، روابة ألفها محمد زفزاف، صدرت عن وزارة الثقافة والإعلام ببغداد.
- «سمفونية الحب»، مجموعة قصصية تالبف السيد حافظ، صدرت عن دار الرشيد للنشر ببغداد.

#### ترجمة كتاب (الطب)

رغبة في التعريف بالدور الكبير الذي قام به العلماء العسرب والمسلمون في ارساء قواعد السطب والعلوم، يعكف لفيف من الخبراء والمتخصصين في منظمة (الثقافة والعلوم بتونس) على ترجمة كتاب (الطب) للعسلامة العسربي (السرازي) إلى (اللغسة الإنجليزية)، والمعروف أن (الرازي) من فلاسفة القرن الرابع الهجري، وقد درس الطب والرياضيات والفلسفة والكيمياء والمنطق والأدب، وألف كثيراً من السرسائل في شعى الأغراض تسرجمت إلى اللاتينية، واستمرت حتى القرن السابع عشر، المراجع الأولى في الطب.

#### معرض للكتاب العربي

أنم مدينة (تونس) معرض للكتاب العربي شاركت نبه دور النشر العربية، وقد انخذ من المركز الثقافي بتونس مقرأ له وقت عنوان (التنوع والشمول).

#### \* كتب جديدة \*

صدر عن الدار التونسية للنشر الكتب التالية:

- « قضيّة الإسلام والحوار » ، تأليف الدكتور محمد الطالبي ،
   صدر باللغة الفرنسية .
- و الإسلام والمسيحية و الناب ميكال دي إيبلزا و اللغة الفرنسية .
- «الصبغة المستقبلية للإسلام»، تأليف اسكندر فونتان.
- «عهد البراق»، مسرحية من تأليف الحبيب بو العسراس،
   صدرت عن دار سيريس للنشر والتوزيع بتونس.
- «الثقافة رهن حضاري»، تأليف الشاذلي القليبي،
   صدر عن الدار التونسية للنشر.

#### ÷ ~ \_ 5\_\_\_

#### قضايا اللغات والتراث اللساني

عقدت في دمشق الندوة العالمية الخامسة لمعالجة قضايا اللغات (العربية والإنجليزية والفرنسية) وكذلك ندوة عن (التراث اللساني العربي)، وقد نظمت بواسطة جامعة دمشق بالاشتراك مع منظمة (اليونسكو)، وقد حضر الندوة التي استمرت

- دمدینة العطش، عموعة شعریة للشاعر فؤاد كحل،
   صدرت عن دار الرشید ببغداد.
- «صورة الكون»، تأليف الدكتور محمد عبد اللطيف مطلب، صدر عن وزارة الثقافة والإعلام ضمن سلسلة «الموسوعة الصغيرة».
- المنعطف، مجموعة قصص قصيرة، تألبف أحمد عودة، صدرت عن دار الرشيد ببغداد.
- و دنقد الفكر البرجوازي المعاصر، تأليف مومجان،
   نرجة يوسف ثروة.

#### المغرب

#### \* كتب جديدة \*

- افي اتجاه صوتك العمودي : ، جموعة شعرية للشاعر محمد منسى .
- وجه في المرايا ، عموعة تصصية تأليف أحمد الزيادي ،
   صدرت عن دار النشر المغربية بالدار البيضاء .
- و د درجة الوعي في النقد ، ، مجموعة دراسات نقدية تأليف نجيب العوضي ، صدرت عن دار النشر المغربية بالدار النشاء .
- أماندا وبعدها الموت، نصة في كتاب، تأليف أحمد
   عبد السلام البقائي، صدر عن «ميثاق المغرب».
- «رجال ولد المكي»، رواية تأليف محمد حوف، صدرت
   عن دار النشر المغربية بالدار البيضاء.

#### الحسرانسر :

#### \* كتب جديدة \*

الحرف والضوء، عموعة شعرية للشاعر محمد بلقاسم،
 صدر في الجزائر.

عجلة القيصل العدد (٤٠) من ١٢







\* الشاذلي الغلبي \*

أربعة أيام أكثر من (٥٠٠) باحث ودارس لغوي ينتمون إلى سبع وأربعين جامعة عربية وأجنبية وعدد من المنظات والمؤسسات العلمية المعنية باللغات الحيّة ، والهدف السرئيسي من هذه الندوة التأكيد على أهمية اللغة العربية ودورها في التعبير عن فكر الإنسان العربي في الماضي والحاضر والمستقبل ، وقدرتها على التلاؤم مع المنغرات الفكرية .

#### \* كتب جديدة \*

- « اللغة والأسلوب » ، تأليف عدنان بن ذريل ، صدر عن
   اتحاد الكتاب العرب بدمشق .
- «معزوفات الحارس السجين»، عموعة شعرية للدكتور حسن فتح الباب، صدر عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق.
- «القادمة من ساحات الطل »، عمرعة نصصبة ناليف
   ضياء قصبجي، صدرت عن المكتبة العربية علب.
- و «سلاماً أيها السعداء»، جمرعة تصصية للقاص يوسف
   أحمد المحمود، صدرت عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق.
- اومضات في ديوان العواد»، (ج١) تأليف الدكتور على المصري، صدر عن دار مجلة الثقافة بدمشق.
- اللوز المرة، قصة تأليف محمد هرادي، صدرت عن اتحاد الكتاب العرب بدمشق.
- «أولمبياد اللغة المؤجلة»، دبوان شعر للشاعر أسعد الجبوري، صدر عن دار الكرمل بدمشق.
- «مدينة الإسكندر»، بحموعة قصصية تاليف إعتدال وافع، صدرت عن وزارة الثقافة والإرشاد القومي.
- عطاء السنابل»، عمرعة نصص للاطفال، تأليف إسكندر نعمة، صدرت عن وزارة الثقافة السورية.
- «مرة واحدة إلى الأبد»، بجموعة قصصية تاليف عبد الستار ناصر، صدرت عن وزارة الثقافة.
- «من كتاب الإعتبار»، لأسامة بن منقذ الكناني، اختار النصوص وقدّم لها وعلى عليها الدكتور عبد الكريم الأشتر، صدر ضمن سلسلة «الختار من التراث الإسلامي » التي تصدر عن وزارة الثقافة.

#### مؤقر تاريخ بلاد الشام الثالث ــ فلسطين في العهد الإسلامي ــ

نشأت فكرة مؤقر أكاديمي يختص بتاريخ بالاد النسام، في الجامعة الأردنية عام ١٩٧٤م. وأخذت الفكرة كثيراً من الجهود لبلورتها واقتاع المسؤولين بجدوى المؤقر وغماره الخيرة. وقد كان المؤقر الأول ناجحاً إلى أبعد الحدود. إذ تداعى إلى حضوره أكثر من سبعين عالماً في مجالات التأريخ أنوا من سبعة وثلاثين معهداً وجامعة على رحب الكرة الأرضية. ومن أهم ما خرج المؤقر به جملة توصيات كان أبلغها أن هؤلاء العلماء السبعين يستنكرون جعل التاريخ أداة لاضطهاد الشعوب ومبعشاً للعرقية والعنصرية. وكان المقصد إدانة حادة للصهيونية.

اقتصر المؤتمر على الفترة ما قبل العهد العثماني، أي حتى عام ١٥١٦م.

وبعد أربعة أعوام ، وقد كان مقرراً أن يكون بعد عامين ، انعقد المؤتمر الثاني لتاريخ بلاد الشام ، في جامعة دمشق ، واقتصر على تاريخ بلاد الشام منذ عام ١٥١٦ م ، أي العهد العثماني حتى الحرب العالمية الأولى . وبعد عامين ، عقد المؤتمر الثالث لتاريخ بلاد الشام . . في هذه المرة ، اقتصر على منطقة جغرافية بعينها ، هي فلسطين .

إن اختيار الموضوع ، في هذا الظرف بالذات ، لهو اختبار ذكي ، ينمّ عـن حصافه في الرأي وحسّ وطني آسر ، وإنتاء قومي عريض القاعدة .

وتحددت موضوعات المؤتمر التي يمكن للباحثين الانستراك بها ، في جملة دوائر ، جلها في تأكيد الحقوق العربية الإسلامية في فلسطين . وكان شعار المؤتمر المؤتمر المؤتمر أكثر من مائة وعشرين عالماً وباحثاً من سبعة وستين معهداً وجامعة من جميع أرجاء العالم .

يأتي مؤنمر تاريخ بلاد الشام الثالث \_ فلسطين في العهد الإسلامي \_ في هذا الظرف التاريخي الحاسم من مسيرة العرب والمسلمين، وفي آخر سنوات الفرن الرابع عشر الهجري، يأتي شاهداً دامغاً للعالم قاطبة بأن هذه الأمة التي هي خير أمة أخرجت للناس، ما زالت حبة تنبض عروقها بدفق الحياة المنجدة، وبأن الحق العربي في أرض العروبة والإسلام، فلسطين، مهد الأنبياء، وأولى القبلتين وثالث الحرمين الشربفين، ومسرى الرسول العربي الكريم ومعراجه، عليه الصلاة والسلام، إنما هدو حق لا تريله حراب الطغاة، ولا حقد المغتصبين، وستبق فلسطين عربية، والقدس عربية، وسيبق شعب فلسطين عربياً مسلماً مطالباً مجقوقه في أرض آباته وأجداده ما دام للحق دوئة، وللعدل ميزان.

د . فواز أحمد طوقان عمان / الأردن

#### كانوا يودعون بها موتاهم .

#### طبقات الأرض

عقد في ياريس المؤتمر الدولي (لعلماء طبقات الأرض) حضره خسة آلاف عالم واختصاصي ينتمون إلى نحو مائة دولة ، والهدف من هذا التجمع العلمي التعمق في الأبحاث المتعلقة بجوف الأرض ، ثم البحث عن جميع التطبيقات العلمية الممكنة .

#### ترجمة كتاب (دلالة الحائرين)

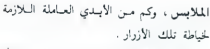
صدر في (باريس) ترجة لكتاب موسى بن ميمون: دلالــة الحائرين، ومن المعروف بأنه يعرف لدى الغربين باسم «ميمونيدس» وقد درس العلوم العربية واستقر بالفسطاط وعمل طبيباً لصلاح الدين الأيوبي، وفد الف كتباً كثيرة في الطب وأخذ عنه الرازي وابن سينا وابن رهر.

#### \* أحدث الكتب \*

الرجل ذو المائة وجه ، تأليف هلين بارمولان ، صدر في باريس تبناسبة مرور سبع سنوات على وفاة الرسام العالمي بيكاسو .
 الموت التدريجي ، ، رواية ألفتها أندريه شديد ، صدرت

#### متحف الفن والتاريخ

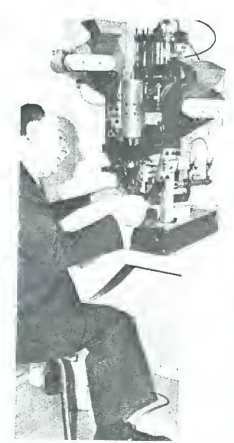
افتتع حديثاً متحف الفن والتاريخ بمدينة (ميتز) الفرنسية التي تحتوي على كنوز الإمبراطورية الرومانية القديمة ، وبضم هسذا المتحف الذي أنشئ في القرن الخامس عشر ، الكنوز الني حصل عليها (شارلمان) من غزواته المتعددة ، كما يحتوي على الحمامات التي كان يستخدمها الرومان ووسائل التدفئة وتتذاك ، كما يضم الأدوات التي كانت تستخدم في بناء وطلاء المنازل إلى جانب الطقوس الدينية التي



وقد قام مخترع فرنسي بجهوده الفردية في البداية ، ثم بالتعاون مع شركتين ، بتطوير آلة لخياطة الأزرار نوفر كثيراً من الوقت والجهد ، وقد أطلق عليها اسم (فيكسون ٩٠٩) . Fixon 909 . وتبلغ طاقة الآلة أو بالأحرى طاقة العامل الذي يشغلها . ١٢٠٠ زر في الساعة الواحدة ، ويمكن للآلة أن تعمل بسرعة أكبر من ذلك فبدلا من ٣ ثوان للزو الواحد يمكن زيادة السرعة إلى ٢٠,٠ من الثانية .

وقد تم صنع أزرار من البلاستيك القابل للتشكيل بمختلف الأحجام والأشكال ويمكن أن تغطى هذه الأزرار بطبقة معدنية.

اما المبدأ الذي تغوم عليه الآلة فهو مبدأ اللحام بواسطة الموجات فوق الصوتية فالأزرار تأتي جاهزة مثبتة على حافة تثبيت من نفس المادة السلاستيكية ويتم وضع الزر في مكانه على القياش ، أما من الطرف الأخر





يصنع في فرنسا لوحدها خسة عشر مليار من الأزرار في كل سنة . وتستخدم الإدارة الحكومية من تلك الأزرار مقداراً يتراوح بين (٧٠٠) مليون ومليار زر . وعندما يقوم الجيش الفرنسي بالإعلان عن مناقصة للثياب فإنه يحتاج لأربعين مليون بزة ، ولا شك أن هذه الأرقام تجعلنا نحلم . . فالأزرار صناعة لا ندرك أهميتها جيداً ، وليس من السهل علينا أن نقدر الرمن اللازم لتثبيت تلك الأزرار على

في باريس ـ

- « المغرب بين القرنين الخامس عشر والتاسع عشر » ،
   تأليف جاك بيرك ، صدر عن دار غاليمار .
- «إفريقيا للإفريقيين»، تاليف بيير بيرنس، صدر في باريس.
- العواطف الخيرة ، تأليف ماريلين فرانش ، صدر في باريس مترجماً إلى اللغة الفرنسية عن دار أكروبول .
- «الإسلام في أول عظمته»، تاليف موريس لومبارد،
   صدر في باريس.
- « رسالة إلى صديق ضائع» ، نأليف باتريك بيسون ،
   رواية أصدرتها دار لوسوي للنشر .
- ارتداد كازانوفا، ، مجموعة قصص الرواني الألماني هرمان
   هيس، نرجمها إلى الفرنسية ادمون بوجون، صدرت عن دار
   كالمان ليفي.





🖈 جاك بېرك 🖈

 \* أحدث الكتب 
 \* مهرونجوم ، ديوان شعري جسديد للشاعر حسامد 
 كرتاريوري ، صدر في الأسواق الباكستانية .

\* أحدث الكتب \*
 ● " آخر الليل " ، ديوان ضعري للشاعر محمود درويش ،

فنوضع حافة التئبيت ويسوضع الجميع على (سندان) في الآلة. وتقوم مسطرقة تهز بسرعة (٢٠,٠٠٠) هزة في الثانية بشكل عمودي ولها قوة ضغط بمكن أن نصل إلى (٢٠٠) كغ. وتتحول السطاقة الاهتزازية إلى حرارة في نقاط نماس السزر مسع حافة

التثبيت ، وهنا يحدث نوع من التميع في البلاستيك يؤدي إلى التحام الزر بالحافة ، وقد برهنت الأزرار المئبتة يهذه الطريقة بأنها لا تنقطع ولا تسقط.

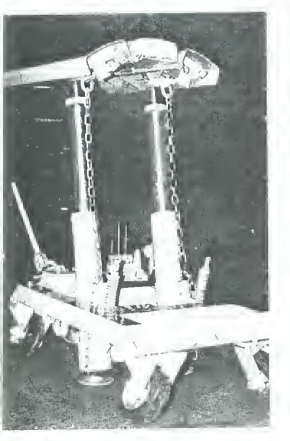
( المخترع ز . بابازيان ــمدينة آنيسيــ فرنسا ) .

يشكل تثبيت الأنابيب المكبيرة وتركيبها خطراً على حياة العيال، بسبب صعوبة نحريكها وإعطائها الموضع الصحيح لإدخال أطرافها ولحامها معاً عند عملية (التجميع). ويزداد

هذا الخطر إذا كان تركيب نلك الأنابيب يتم داخل مثلاً).

ويحتاج الأمر لآلة دقيقة يمكن بواسطتها التحكم في ترتيب أطراف الانابيب بجيث تتداخل تلك الأطراف بسهولة ودقة ، والآلة الجديدة (التي تظهر صورتها هنا) تسهل هذه المهمة إلى حد بعيد ، كما أنها تقلل من أخطار الحوادث أثناء العمل ، وهي عبارة عن عربة صغيرة ذات عجلات يمكنها أن تتحرك داخل أحد الانبوبين الموضوعين على الأرض وللعجلة ذراعان متداخلان يحملان فوقهما سرجا عدباً له حافة بارزة يمكنها أن نظهر من طرف عدباً له حافة بارزة يمكنها أن نظهر من طرف ومنعها من الحركة أو الإنزلاق ، ويمكن تقريب الأنبوب الثاني وتركيب طرفه داخل الطرف والمؤنث كالأنبوب الأول ، ويمكن بعد نثبيت الآلة ونقلها .

(الشركة ل. مارتينيز \_كامپاري\_ فرنسا).



ميدالية الأدب القومي البرونزية وعلى ١٥ ألف دولار وذلك نتيجة لأعهاما وجهودها الأدبية . من أهم أعهاما : (العريس اللص) و(التفاحة الذهبية) و(الابنة المتفائلة) وبعض القصص القصرة .

#### وفاة فيليب جوستون

توفي الرسام الأميريكي الشهير (فيليب جوستون) عن عمر يناهز السادسة والستين، والذي يعد واحداً من عثلي المدرسة التعبيرية التي ظهرت بعد الحرب العالمية الثانية، ومن المعروف بأن (جوستون) ولد في عام ١٩١٣م، ودرس في نفس المدرسة التي درس فيها الرسام (جاكسون بولوك)، أقام في حباته أعالا عرضت في معظم متاحف الولايات المتحدة، وكان آخر معرض أقبم له في (سان فرانسيسكو).

#### الفن البريطاني

يقام حالياً في نيويورك معرض تحت اسم « الفنن البريطانين في الآن « ويضم المعرض أعيال ثمانية من أسهر الفنانين البريطانيين في العصر الحديث ، ويغلب فن النحت على هذه المعروضات . ومن بين عتويات المعرض أعيال للفنان « ديفيد ناشي « الذي قام بعرض العديد من الأعيال التي تصور فروع الأشجار الجافة والأشجار النامية ، كها يضم المعرض أعيالا للفنان « هرج أودنيل » من بينها لوحات رسمها خلال عام 1979 م .

#### أمسيّات لمي الريحاني

في أمسيتين شعريتين قدمت «مي الريحاني» غتارات من ديوانيها «حفر على الأيام» و «اسمي سواي» في مركز كندي للثقافة في واسنطن بدعوة من نادي الكتاب والشعراء الأمريكيين، وفي «جورج تاون» بدعوة من دائرة الآداب واللغة العربية في الجامعة ، وقد قام الشاعر الأمريكي أندرو أوركي بترجمة ثمان عشرة قصيدة ألقاها في الأمسيتين مع النصوص العربية بصوت الشاعرة نفسها .

#### مؤتمر للهنود الحمر

افتنح في بيرو بأميريكا الجنوبية أول مؤتمر لقبائل الهنود الحمر في قاري أميريكا الشهالية وأميريكا الجنوبية، ويقول علماء اللغات إن التفاهم بين رجال القبائل في هذا المؤتمر سيكون شاقاً وعسيراً، حيث إن سكان أميريكا اللاتينية وحدها من هذه القبائل يستخدمون خمسمئة لغنة عند بينها الإسبانية والبرتغالية.

ترجمه إلى الفارسية موسى إسوار ، صدر في طهران .

# \* أحدث الكتب \* • الغة الزهور ، تأيف الدكتور روبرت توم ، صدر في بروكسل .

معجم عربي – ألماني
يقوم الدكتور (شريجله) بتفويض من جعية المستشرقين
الألمان، بتأليف معجم (عربي – ألماني) موسوعي حديث يصدر
على شكل أجزاء وسيستغرق إصداره سبع سنوات، وذلك بالتعاون
مع مكتب تنسيق التعريب بالرباط في مبدان المصطلحات
العلمية والتقنية باللغة العربية.

\* أحدث الكتب \*

• انيتشه \_ ترجمة لحياته ، تألبف كورت بول جانز ، صدر في ثلاثة أجزاء بالمكتبات الألمانية .

جائزة الكتاب الأميريكي منحت جائزة (الكتاب الأميريكية والكاتبة الأميريكية أيو دور دييستي لعام ١٩٧٩م، وبذلك تكون قد حصلت على

﴿ إِنْ الدينَ عند الله الإسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ومن يكفر بآبات الله فإن الله سريع الحساب . فإن حاجوك فقل اسلمت وجهي لله ومن اتبعن وقل للذين أوتوا الكتاب والأميين أأسلمتم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما عليك البلاغ والله بصير بالعباد ﴾ (سورة آل عمران، الآيتان ١٩، ٢٠).

# 02/2/2

بقلم : د . حسسين فنسوزعي السنسجار

وقد وضع النبي صلى الله عليه وسلم بهدى الله وتوفيقه منهاج الدعوة الإسلامية والإعلام بها ويلاغها إلى الناس، فما كان لــه أن يحمــل الناس على الإسلام قهراً وإن كان علبه ألا بني في البلاغ:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلَغَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبِّكُ وَإِنْ لَمْ تَفْعَـلَ فا بلغت رسالته والله يعصمك من الناس إن الله لا يهدي القوم الكافرين ﴾ (سورة المائدة ، الآية ٦٧).

والإعلام هو التعبير عن الشيء والتعريف به لـ دى النــاس ، أو هــو والانتشار، وهو غير الدعاية وإن كانــت الـوسيلة فيهما واحــدة، مـــن الكلمة المنشورة إلى الكلمة المسموعة، ومن الحديث الجاري إلى حديث الندوة ، ومن الرسالة يقصد بها المرسل قوماً آخرين إلى الكتاب يشرح فيه صاحبه ما يحب للناس أن يعلموه ، فالإعلام وسيلة المعرفة وهو غـايتها في نفس الوقت. فحيث يقصد صاحب المعرفة أن يعلمها الناس فإنه يقصد بها إليهم بشتى وسائل الإعلام التي يقدر عليها ، وهي نفس الوسائل الـتي يقصد بها صاحب الدعاية السبيل إلى من يبتغيهم بدعايته . فالدعاية هي التأثير في الناس لغاية ما بغض النظر عن مكانها من الحقيقة، والناس في كلا الحالين هم موضع الدعوة والدعاية ، وإن اتخذنا وسائل واحدة ، هي ما أطلق عليه اصطلاحاً في العقود الأخيرة « وسائل الاتصال الجهاهميري » ــ MASS MEDIA ــ

وإن كنت أفضل كلمة « الناس » وهي الكلمة القرآنية على كلمة « الجمهور أو الجماهير » وهي الكلمة التي شاعت على السنة المترجين أخيراً بظهور « فن الإعلام».

والفرق بين الدعوة والسدعاية ، أن السدعوة هي للفكر أو العقيدة أو للتعبير عن الضمير الاجهاعي للأمة ، وتقـوم في مضـمونها على الحقائق الصلبة الجارية ، أو المعرفة الجديدة التي غابت عن الناس ، كالدعوة الدينية ، أو الـدعوة إلى الإصـلاح الاجتماعـي ، أو الــدعوة إلى

★ د، عمد حسين هيكل 🖈









عِلة النبصل العدد (٤٠) ص ١٧

التقدم الحضاري والأخذ برسائل الحياة الجديدة ، أما الدعاية وقد المصبحت علماً جديداً قائماً بذاته ، فهي فن التأثير في الناس لغاية ما قد لا تقوم على حقيقة ثابتة ، وإن كانت ترمي إلى تصديقها وحملها محمل الحقيقة ، كالدعاية الانتخابية ، أو الدعاية لسلعة تجارية ، أو مفهوم سياسي معين . وحين عرف أرسطو الخطابة قال : «إنها كافة الوسائل المتاحة للإقتاع » . وقد تكون الخطابة للدعوة ، كما كانت خطبة الرسول صلى الله عليه وسلم ، في حجة الوداع حين قام يوصي السلمين بما يجب أن يكون عليه أمرهم من بعد ، فالخطابة في هذا المضار تعليم وتعريف وتوجيه ، وقد تكون للدعاية كما كان خطاب أنطونيو على حيث قاراد أن يقنع الرومان بأمر مخالف ما ذهبوا إليه ، وهو ما صوره شيكسبير أروع تصوير في مسرحيته «يوليوس قيصر» .

وقد يجمع الإعلام بين الدعوة والدعاية ، ولكنه جمع لا يتعدى الوسيلة ، ويبق الإعلام بعد ذلك قاصراً على التعريف بالحقائق الجردة القائمة ، فإننا نعلم خبر الشيء إذ نعرف حقيقته ، فالإعلام هو لغة الخضارة ، يجمع إليه كل صنوف العلم والمعرفة ، ويستعين بكل ما تقدمه تكنلوجيا العصر من وسائل ، وهي الوسائل التي تقوم عليها الدعاية أيضاً في كل ما تنشده أو تبتغيه من أهداف .

ويعني التعبير الإنجليزي عن الإعلام مدلولا أوسع مما هو عليه في العربية والفرنسية ، إذ يعني الاتصال بالناس في شنى ضروبه ومعانيه ، وهو ما يعنيه مصطلح «الاتصال بالناس» تماماً «-Mass المحمدة «Communication» ، أو الاتصال الجماهيري على ما جرت عليه الترجمة العربية الشائعة للمصطلح الإنجليزي . سواء كان الاتصال بالناس بقصد التعليم «المعرفة» ، أو بقصد الدعاية «الإقناع» ، أو بقصد الامتاع «التسلية» ، وهي الأمور الثلاثة التي يقوم عليها الاتصال بالناس ، وهو تعبير كما يبدو يجمع بين الإعلام والدعاية ، في حين أن التعبير الفرنسي « العربية تكاد تكون ترجمة حرفية للكلمة الفرنسية .

وأول ما ظهر مسمى «الإعلام» في مصر وفي البلاد العربية تعبيراً عما يراد التعريف به كان خلال الأربعينات، وكان أول سن قال به وأدخله إلى قاموس العربية أستاذ الصحافة العربية ومؤسس أول معهد للصحافة في العالم العربي أستاذنا المرحوم المدكتور محمود عرمي، وكان لي شرف اختياره لي للكتابة عن الإعلام في الأم المتحدة، وكان قد تولى منصب مندوب مصر الدائم لديها حينذاك. وبدا لي المصطلح غريباً فلم تكن مصر قد عرفت أجهزة الإعلام بعد، وحين أنشات هيئة الاستعلامات أوائل الخمسينات دعتها «إدارة الاستعلامات»، ولكنها حين أقامت بالتعاون مع ألمانيا الاتحادية مسركزاً ملحقاً بها للتدريب الإعلامي في العامين الأخيرين دعته «مركز النيل للإعلام»، كما كانت إدارة الإعلام بجامعة الدول العربية تسمى حتى وقت قريب «إدارة الاستعلام والنشر»، وقد أتبحت في فسرصة إدارتها لفترة خلال الخمسينات وهي تحمل اسمها الأول ذاك.

إلا أن مسمى « الإعلام » قد ساد على المستوى الأكاديمي في الوقت الحاضر ، كما ساد على المستوى العام ، وحين تحول قسم الصحافة بكلية الإداب جامعة القاهرة إلى كلية مستقلة حملت مسمى « كلية الإعلام » ، وأصبح لفظ الإعلام هو السائد في اللغة العربية وبين الشعوب الناطقة بها جميعاً .

#### الإعلام قديأ

وقد عرف العالم العمل الإعلامي قبل أن يسميه أو يعرف اسمه ، بل إنه نشأ مع نشأة الجهاعة الإنسانية المنظمة ، وهي الجهاعة التي تنتظم فيها علاقات الأفراد بعضهم ببعض ، حين يدرك الفرد ذاته في غيره وحاجته إلى هذا الغير وحاجة الغير إليه ، فني هذه الجهاعات البشرية الأولى عرف الناس الإعلام في صورة أخبار عن العدو أو عها يهدد الجهاعة من أخطار حتى تحذرها الجهاعة ، فعند زحف العدو يكون هناك من يسرصده لينذر القوم به ، كها كان هناك من يراقب حركة الوحوش واقترابها ويستطلع مواطن الطعام والصيد .

ومع ارتقاء الإنسان وتقدم الحضارة تقدمت وسائل الإعلام ، فكانت دقات الطبول إما إعلاناً للحرب أو دعوة الناس للتجمع أو إعلاماً بحدث ما ، وكان لكل دقة معناها ، وما زالت دقات الطبل في بعض القرى المصرية وفي غيرها من قرى العالم العربي تنبئ عن وفاة ، وما زالت في بعض القبائل الإفريقية نذيراً بحرب أو دعوة للتجمع ، كما كان النداء يدور به المنادي معلناً عن حدث ما . وكذلك كانت الساحات والمنتديات وحلبات السباق والرياضة ودور اللهو والمسارح والحماسات العامة ، أماكن يلتق فيها الناس يتبادلون الأخبار ، ويعرف كل منهم خبر أخيه أو خبراً يدور حول الجموع . وكثيراً ما كان يدعى الناس في ووما وفي أثينا إلى هذه الأماكن التي كانت شائعة ومنتشرة ، ليعلن إليهم وفي أثينا من يعنهم من أمور .

ومن قبيل تلك الأماكن ، كانت دار الندوة بمكة المكرمة منتدى قريش قبل الإسلام ، وفيها دعا قصي القرشيين إلى رفادة الحاج ، فجمعهم وقال لهم :

ا يا معشر قريش إنكم جيران الله وأهل بيته وأهل حرمه وأن الحاج ضيف الله وزوار بيت، وهم أحق الأضياف بالكرامة، فاجعلوا لهم طعاماً وشراباً أيام الحج حتى يصدروا

وحين تعلن قريش الحرب فني دار الندوة ، وفيها يعقد اللواء لمن يولونه القيادة ، فيعلم الناس جميعاً عن الحرب ومن يتولى قيادتها . ومن دار الندوة تسامع القوم بغارة أبرهة الحبشي . وكان الحديث فيها بينهم على يكون من أمرهم .

ولم تكن دار الندوة وحدها مصدر الإعلام للقرشيين ، فقد كانت هناك الأسواق تعقد في مواسمها من الأشهر الحرم ، يثوب فيها الناس إلى السلم ويحظر سفك الدماء ، وأشهرها سوق عكاظ وكانت بين الطائف

ونخلة بنجوة من مكة ، وشبيهة بها «مجنة» و « فو المجاز» ، ولكن عكاظ وحدها كانت مجمع الناس من العرب أجمعين ، يقصدونها في موعدها ، فيتداولون أخبارهم ، وينشدون أشعارهم ، ويتغنون بأمجادهم ومفاخرهم ، وكان الشعر ديوان العرب وملحمة تاريخهم وسجل أيامهم ، وكانت تلك الأسواق أشبه ما تكون في السوقت الحاضر « بوكالات الأنباء » تأتيها أخبار الداني والقاصي على ألسنة الرواة من كافة الجهات ، متصدر عنها إلى حيث يمضي بها الرواة من روادها .

وشبيه بالأسواق محافل السمر حول الكعبة . وكان لكل قبيلة من قبائل العرب فيها صنم أو أكثر ، مجتمعون حوله في أسمارهم ، حين بحرون بحكة في ترحالهم أو بتجارتهم ، وكانت مكة بمر القوافل الغادية والرائحة شمالا وجنوباً ، تحمل تجارة الشام وتجارة البين ، إليها ترد أخبار البادية من كل صوب ، كها ترد أخبار البين وجماعة المناذرة في الحيرة والغساسنة في الشام ، وقد يعنيهم أن يعلموا منها أخبار فارس وبيزنطة ، وكذلك أخبار النجاشي في الحبشة وحمير في البين . وكانت لقريش بكل هؤلاء صلات وعلاقات ، فقد عقد هاشم بنفسه مع بيزنطة ومع أمير غسان معاهدة وعلاقات ، فقد عقد هاشم بنفسه مع بيزنطة ومع أمير غسان معاهدة الشام في أمن وسلام ، وعقد عبد شمس معاهدة تجارية مع المنجاشي ، كما عقد نوفل والمطلب حلفاً مع فارس ومعاهدة تجارية مع الحميرين في البين .

وهكذا كان للعرب قبل الإسلام مكانة بين الشعوب الجاورة، وصلات مع دولها فرضت عليهم أن يعلموا عنهم ومن أخبارهم ما يعزز مكانتهم وييسر أمورهم ومصالحهم لديهم.

ولعلنا نرى الشبه قائماً بين محافل الأسواق وأسمار الليالي حول الكعبة ووكالات الأنباء حين قيامها ، فعندما أنشأ «هافاس» أول وكالة للأنباء في باريس عام ١٨٢٥م ، حين افتتح بها مكتباً يتلق فيه أخبار مراسليه في العواصم الأوروبية الأخرى عن طريق البريد أو يحملها إليه الرسل ، حتى استخدم الحهام المزاجل عام ، ١٨٤٩م ، كوسيلة أسرع . وكانت أخبار المال والتجارة والعلاقات الدبلوماسية هي أكثر ما تعنى به ، ولم يكن الخبر العام موضع حفاوة الصحف ، فلم حفيت به بعد أن اجتذب العدد الأكبر من القراء دون غيره من أخبار المال والتجارة ، بدت حاجتها إلى معونة هافاس ، فحول مكتبه الصغير في باريس عام ١٨٣٥م ، إلى معونة هافاس ، فحول مكتبه الصغير في باريس عام ١٨٣٥م ، إلى ينتصف القرن التاسع عشر حتى قامت إلى جوارها وكالة ولف الألمانية عام ١٨٤٩م ، ومع تقدم وسائل الاتصال علم عدت وكالات الأنباء أولى وسائل الاتصال الإعلامي الدولي ، وحرصت غدت وكالات الأنباء أولى وسائل الاتصال الإعلامي الدولي ، وحرصت كل دولة على أن يكون لها وكالة للأنباء تصدر باخبارها إلى كل بقاع العالم .

وقد شهد القرن العشرين تطوراً هاثلاً في وسائل الإعلام، فتعددت وسائلها واتسعت آفاقها وامتدت آثارها وتنوعت مراميها بتطور الحضارة وتقدمها واتساع المعرفة الإنسانية وذيوعها وتشابكها، فلم تعد وقفاً على أمة

من الأم كما كانت في الحضارات القديمة ، بل غدت ملكاً لكافة الأمم ، وتلك هي ميزة الحضارة الحديثة على غيرها من الحضارات السابقة ، والفضل في هذا كله لتطور وسائل الإعلام ، هذا التطور الذي حول الكرة الأرضية إلى عالم صغير .

ومع تطور وسائل الإعلام، بق للإعلام وظيفته ومرماه وغايته كها هي لم تتغير على مر العصور، فالإنسان الحديث هو إنسان العصور الخوالي، والإنسان الذي راد الفضاء ونزل على القمر هو إنسان العصر الحجري وساكن الكهف القديم، غايته أن يسعد ويأمن ويعيش، فإن غذت به المعرفة الإنسانية، وما قدر عليه من كشف الجهول إلى آفاق أرحب من الحياة على الأرض، فإن غايته بقيت كها هي يعيش أرحب من الحياة على الأرض، فإن غايته بقيت كها هي يعيش ليسعد ويأمن، وقد ينشد السعادة والأمن في رحاب الله، فيسلك سبيل الله آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر ليقيم مجتمع الحير والصلاح، وقد يحرفه عن طاعة الله فيضل ويطغى، وينأى به الضلال عن حياة الخير والصلاح فيشق.

#### الإعلام الإسلامي وحضارة العصر

وحيث يحكم العصر طبيعة الإعلام، وتمتد به آفاق المكان وعوالمه فيتسع مداه ويغدو أمره يسيراً، فيجد في المسرة بديلاً عن المندوب، وفي الصحيفة بديلاً عن المنادي، وفي التلفزيون بديلاً عن الندوة والمساهدة، وفي السيخا بديلاً عن التملفزيون بديلاً عن الندوة والمشاهدة، وفي السيخا بديلاً عن السامر، وفي وكالات الأنباء بديلاً عن الحام الزاجل، كما يزوده الكتاب بصور من المعرفة ما كان ليحصل عليها ما لم يشد إليها الركائب وتحمله إليها الرواحل، وقد روي عن الجاحظ أنه كان يحمل أسفاره أينا ذهب.

وبقدر ما تتصل وسائل الإعلام الحديثة وتتكامل ، بقدر ما تمتد منها آفاق الدعوة الإسلامية ويتسع مداها ، فلم تعد قاصرة على جهد السدعاة وترحالهم وظعنهم من مكان إلى آخر ، وإنما غدت والعالم كله يقمع في نطاقها ، تحكمها حاجة العالم إليها ، كما يحكمها وجوب الدعوة وعالميتها .

أما حاجة العالم إليها فقد عبر عنها « لمورد لموتشيان » في الخطاب الذي ألقاه في المؤتمر الديني بجامعة عليكرة الإسلامية في الهند عام ١٩٣٨ م .

ا من الواجب ألا يقف الدين بالإنسان على حل لغز الكون ، وإنما عليه أن يفسر في دقة علمية كيف يسيطر على القوى الجديدة التي تهدد حياته بالدمار أكثر بما تنفعه ، كيف يتفادى البطالة والحيف والاستغلال والظلم والحرب وغير ذلك من أوضار المجتمع ، وكيف يعالج الخلافات الشخصية والعائلية التي تهدد سعادة الفرد . فالإنسان ، بعد أن تسراكمت عليه مشاكل العلم وتفاقت دون حل ، يلتمس في الدين الهداية ، والتحرر من الشك وقهر ما يلقاه من مشكلات . وعلى الدين ، إذا أراد أن

ويقرر لورد لوتشيان في هذه العبارة الموجزة، حقيقتين فيننبن بالنظر: أولاهما أن الحضارة الأوروبية \_ وهي حضارة عالمية \_ قلد عجزت عن تحفيق الخير للإنسان، وأنها قوضت كل ما غرسه اللدين في نفسه من قيم الحق والخير والجهال، وثانيهما أن هذه الحضارة قد عجزت عن التوفيق بين ما هو مادي وما هو روحي، أو بمعني آخر عجز الفكر المسيحي عن التوافق مع الفكر العلمي. إذ إن قدرة الدين \_ أي دين \_ إنا هي في التوفيق بين المادي والروحي، وبين الفكر والواقع، وبين ساهم طبيعي وما هو فوق الطبيعة.

وقد تنزه الإسلام عن الاثنين. في ظله قامت أعظم حضارات التاريخ، ويوم تنكب المسلمون طريق الإسلام ذوت حضارتهم، وقام الإيمان برسالته، وبما بعث به نبي الإسلام العظيم على العقل والنظر العقلي، وإذا قامت الدعوة على العقل والنظر العقلي فإنها تخلو من العنت والإكراه وتقوم على المسالمة والإقناع، وهو ما قامت عليه الدعوة إلى الإسلام.

ويرى المفكر الهندي المسلم، همايون كبير أن تقدم العلم في ظل الإسلام، كان لأن الإسلام رد العقيدة والإيمان إلى العقل والمنطق. فالإسلام لا ينكر العلم ولا يجفوه، وقد جاء القرآن الكربم حاثاً على النظر في آبات الله وفي بديع صنعه، داعياً إلى التأمل في هذا الكون الرائع والسنن التي تحكمه والكشف عنها ومعرفتها، وكثيراً ما حفلت آياته بمثل ذلك: « لآيات لقوم يعقلون ، لآيات لأولي الألباب، لأيمات لقوم تذكرون».

ومن قوله تعالى: ﴿ وَإِلْمُكُمْ إِلَّهُ وَاحْدُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُـو الرحمن السرحيم . إِنْ فِي خلق السياوات والأرض واختسلاف الليسل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السياء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السياء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ (سيورة البفسرة ، الابتسان ١٦٤ عليها .

وقوله جل شأنه: ﴿ قد جاءكم بصائر من ربكم فن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها وما أنا عليكم بحفيظ﴾ (سورة الأنعام، الآية ١٠٤).

وإذا كانت حاجة العالم إلى تعاليم الإسلام ما يبؤدي إلى الإعلام بها والدعوة إليه ، فإن عالمية الدعوة الإسلامية نجعلها فرض عين وفرض كفاية على كل قادر عليها ووجد الفرصة سائحة لبيانها ، وهي واجبة بإجماع الصحابة لا يقعد بها أن تعاليم الإسلام وسماحته خير داع له . وقد فام بها الصحابة والتابعون ، فلها قعد عنها الخلفاء والولاة بعد عصر الراشدين ومن سار على هديهم بمن جاء بعدهم ، اضطلع بها الأفراد كها اضطلعت بها الفرق الإسلامية على اختلافها ، وكان لهم ولها في نشر الإسلام باع

طويل ، قصرت عنه الدولة حين انتابها البوار وألم بها الوهن ، وهبي التي نفرم به كفاء الباقين ممن يقدرون عليها مادياً أو علمياً ، وكانت بداية ذلك الوهن عندما ناشتها الفرقة وساطها الجند من الترك والديلم بسياط الخوف والهلع ، وغلب عليها الولاة ، فلم يعد الخليفة بين الجند الشائرين والولاة الغالبين غير رسم من مراسم الحكم ، وليس له من الأمر شبئاً .

ونعني بعالمية الدعوة الإسلامية أن الإسلام دبن الناس كافة ، وأنه دعوة الترحيد إلى الخلق أجمعين لا فرق بين عجمي وعربي وأسود وأبيض ، وأنه ختام رسالات السهاء ، وأن محمداً عليه الصلاة والسلام خاتم الأنبياء والمرسلين ، وبرسالته تمت نعمة الله على عباده ، وفي حجة الوداع كأن ختام ما خاطب به المسلمين بعد خطابه الجامع نلاوة قوله تعالى .

﴿ اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً ﴾ (سورة المائدة، الآية ٣).

والإسلام دين السهاء منذ اتصلت السهاء بالأرض، اجتمعت فيه كل رسالات السهاء من قبل، هو دين إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب وموسى وعيسى عليهم السلام أجعين، فإذا لم يكن هناك غير إله واحد، فا ثمة أديان أخرى إلا أن تكون جيعاً ديناً واحداً هو الإسلام. وحين يسأل اليهود والنصارى محمداً عليه الصلاة والسلام عمن يؤمن به من الرسل كان يتلو عليهم قوله تعالى:

﴿ قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ (سورة البفرة، الآية ١٣٦).

فإذا كانت العقيدة قد اكتملت برسالة محمد عليه الصلاة والسلام، وإذا كانت رسالة محمد للناس كافة وهو ما تعنيه دعوى عموم الرسالة، فإن الدعوة إلى الإسلام لم تكنمل بعد، وستبق قائمة حتى يعم دين الله الأرض ومن عليها. ونلك هي رسالة الإعلام الإسلامي في عالمنا الحديث. فما زال الإنسان وقد انقطع ما بين الساء والأرض منذ أربعة عشر قرناً أو تزيد فليلاً، بعيداً عن جوهر الرسالات السهاوية، وما حضارة العصر في حاجة إلى ما بصلح من خللها قدر حاجتها إلى نعاليم الإسلام.

فالإسلام أعظم مبراث روحي بعث الله به نبيه ليكون ختام رسالاته إلى الناس، وقد «أظل العالم \_ كما يفول الدكتور هيكل مؤلف كتاب «حياة محمد» \_ ووجه حضارته خلال عدة قرون مضت وسيظله من بعد ويوجه حضارته حتى بنم الله في العالم نوره. وإنما كان لهذا المبراث كل هذا الأثر فيا مضى، وسيكون له مثله وأكثر منه من بعد، لأنه أقام دين الحق ووضع أساس حضارة هي وحدها كفيلة بسعادة العالم » وقد «جاء نبي الإسلام العظم \_ كما يقول سيد أمير علي في كتابه « روح الإسلام » \_ فأعلن المساواة التامة بين البشر، وحرر الكادحين من ظلم المستغلبن، وقضى على الفروق العلقية، والتمايز العنصري والديني،

وجعل الناس سواء أمام القانون وأمام شريعة على درجة عظيمة من المرونة والبساطة والقدرة على النطور تبعاً لنطور الحياة وتقدمها ».

فإذا كانت الأدبان السياوية كلا متكاملاً ، وكان الإبجان بالله ورسله وكتبه شرطاً من شروط الإسلام ، فإن ما جاءت به الأدبان السياوية جميعاً لا يختلف أوله عن آخره ، وإن اكتمل في الإسلام ، وكانت جميعاً لخبر الإنسان وصلاحه ، وإن كان علبنا أن نقول إن الإنسانية ما زالست في سعيها دائبة لنحقبق ما جاءت به نعاليم الإسلام منذ أربعة عشر فرنا أو نزيد ، ولم يأت الإنسان بجديد ، ولكنه لا بعي ما يملك . فإذا كان الناس من غير المسلمين في الغرب وفي الشرق ، قد جهلوا تعاليم الإسلام ، فإن الوزر لا بقع عليهم بفدر ما بفع على المسلمين الذبن جهلوا كيف بدعون إلى دينهم ويعلمون الناس به .

#### المبعوث والمعلم والقدوة

فام محمد عليه الصلاة والسلام برسالة ربه كها أمر ، وكانت سنته في الدعوة خير منهاج للإعلام الإسلامي \_ كها نقول بلغة الإعلام \_ وقد أعده الله للدعوة فبل أن بأمره بالبلاغ ، فشرح له صدره وطهره من كل وزر ، ورعاه في يتمه وجنبه كل ضلال ، بقوله تعالى :

﴿ أَلَمْ يَجِدَكُ يَتِياً فَأُوى ، ووجدكُ ضَالاً فَهَدى ، ووجدكُ عَائلاً فَأَعْنَى ﴾ ، وقوله جبل شأنه : ﴿ أَلَمْ نَشْرَحُ لَكُ صَدَّدِكَ ، ووضعنا عنك وزرك ، الذي أنقض ظهرك ، ورفعنا لك ذكرك ﴾ .

ونشأ عليه الصلاة والسلام في رحاب البادية ونهل من جوها الطلق ، حين قضى سني طفولته الأولى في بني سعد ، روح الحرية والاستقلال النفسي والعقلي ، ونشرب فيها لغة العرب مصفاة من كل لحن ، فكان بقول : « أنا أعربكم ، أنا قرشي واسترضعت في بني سعد بن بكر » ، كما كان بفول : « أدبني ربي فأحسن تأديبي » ، فكان هو الأمي أصدق الناس حساً وأكثرهم شعفاً بالمعرفة ونطلعاً إلى الكمال ، وكان منذ الصبا صورة للكمال والطهر وعفة النفس وصدق فول ، حتى دعاه أهل مكة جميعاً « الأمين » .

ثم كان بعد ذلك دائم التأمل والنفكبر فيا بسمع وفيا برى ، وما كان له أن يطمئن \_ وفد أعده الله لرسالته \_ إلى ما ألم بالناس من ضلال ، ولا بد أن يهدبه الله إلى الحق من نفسه ، وأن يلنمس في هذا الكون الفسبح الرائع غاية الهدى ، فيرى في النحنف خير ما يمكنه من التفكير والنأمل فيا شغلت به نفسه من خلق هذا العالم ، وما في هذا الكون من عظيم إبداعه ، فهو كجده إبراهيم عليه السلام ببحث عن علم هذا الكون ، ولا برى في هذه الأصنام القائمة في جوف الكعبة وما حولها إلا حجارة لا نضر ولا ننفع .

وشارف محمد عليه الصلاة والسلام الأربعين وفد أدرك ضلال فومه ، واستوى بنعمة الله عفلًا وروحاً وبدناً ، ونوانيه الرؤيا صادقة ، يرى من خلالها نور الحقيقة ، ولكن الحقيقة التي بنشدها ما زالت غامضة

عليه، حتى يأتيه الوحي، أول ما يأتبه في غــار حــراء، ويقــول لـــه: افرأ. ويقول محمد: ما أقرأ، ويقول الوحي:

﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق . خلق الإنسان من على . اقرأ وربك الأكرم . الذي علم بالقلم . علم الإنسان ما لم يعلم . كلا إن الإنسان ليطغى . أن رآه استغنى . إن إلى ربك الرجعى . أرأيت الذي ينهى . عبدأ إذا صلى . أرأيت إن كان على الهدى . أو أمر بالتقوى . أرأيت إن كذب وتولى . ألم يعلم بأن الله يرى . كلا لئن لم ينته لنسفعاً بالناصية . ناصية كاذبة خاطئة . فليدع ناديه . سندع الزبانية . كلا لا تطعه واسجد واقترب ﴾ .

وكانت السورة العلق الول سور القرآن الكريم. وهي صورة من البيان المعجز لفدرة الله سبحانه وتعالى على الخلق ، وقد خلق الإنسان من أصل ضعيف فادر على أن بعلمه الفراءة والكتابة وأن يعلم ما لم بكن بعلم ، ولكنه يطغي ويستعلي ومرجعه إلى الله ، وأنه لينهى عبدأ عسن الصلاة ، أنراه بجهل أن الله براه ويعلم خافية أمره ، فإن لم بنزجر فلباخذن الله بناصبته إلى النار ومن معه إذا نصروه ، فامض في سبيلك با محمد ودم على صلاتك وسجودك ، والله ناصرك بجنده .

وكان ذلك هو الإعداد النفسي للمبعوث العنظيم ، بأتيه من بعسده الأمر ، ويوافيه الوحي في نومه ، ويقوم لبستمع :

﴿ يَا أَيُّهَا المَدْثَرِ . قَمْ فَالنَّذَرِ . وربَاكُ فَاكِرِ . وثيابكُ فطهر ، والرجز فاهجر ، ولا تمنن تستكثر . ولربك فاصبر ﴾ .

أما وقد جاءه أمر الله ، ففد قال لزوجه خديجة حبن تقدمت إليه في رقة وضراعة أن بعود إلى فراشه وأن ينام ليستربح: «انقضى يا خديجة عهد النوم والراحة ، فقد أمرني جبريل أن أندر الناس وأن أدعوهم إلى الله وإلى عبادنه ، فمن ذا أدعو ومن ذا يستجبب لي ، ؟ وجهدت خديجة تهون عليه الأمر ونئبته ، وقصت عليه نبأ ورقة بن نوفل وما حدثها به ، وأعلنت إليه إسلامها له وإيمانها بنبونه .

وكانت خديجة فد انطلقت إلى ورقة بن نوفل ، وهو ابن عم لها ، تخبره بما رأى محمد وسمع ، وكان ورفة فد هجر دبن قومه وننصر وقرأ الإنجبل ونفل بعضه إلى العرببة ، ففال لها : دقدوس ، قدوس ! والذي نفس ورقة بيده لئن كنت صدقتني يا خديجة لقسد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى ، وإنه لنبي هذه الأمة ، فقولي له فليثبت ».

وإذ بلق عليه الصلاة والسلام ورقة بن نوفل وقد خرج يه اللطواف بالكعبة ، فبقص عليه أمره ، فبقول له ورفة في دعة : « والذي نفسي بيده إنك لنبي هذه الأمة ، وقد جاءك الناموس الأكبر الذي جهاء مهوسي ، ولتكذبن ، ولتوذين ، ولتخرجن ، ولتقاتلن ، ولهن أنسا أدركت ذلك اليهم الأنصرن الله نصراً بعلمه » .

أفكان محمد عليه الصلاة والسلام في حاجة إلى من بهون علبه الأسر ويثبته بعد أن جاءه أمر ربه؟ إنه لبطلب الهداية من الله في أمره، وكيف

يدعو الناس من قريش إلى ما آمن به وهو يعلم أنهم أنسد حرصاً على باطلهم حتى ليقاتلون في سبيله ويقتلون ، وهم بعد أهله وعشيرته . إن عمداً بشر يوحى إليه ، فإذا لم يؤمن به الناس فهاذا يكون من أمره ؟ إنه في حاجة إلى هداية الله نينير له سبيله . ويفتر عنه الوحي وينتابه الخوف والوجل ، حتى روي أن خديجة قالت له : ما أرى ربك إلا قد قلاك ، ويأتيه الوحي بعد طول فتور ، وينزل عليه بقوله تعالى :

﴿ والضحى . والليل إذا سجى . ما ودعك ربك وما قلى . وللآخرة خير لك من الأولى . ولسوف يعطيك ربك فترضى . ألم يجدك يتيا فآوى . ووجدك ضالا فهدى . ووجدك عائلاً فأغنى . فأما اليتيم فلا تقهر . وأما السائل فلا تنهر . وأما بنعمة ربك فحدث ﴾ .

وسكنت نفسه واستراحت، فليدع الناس، ذلك أمر الله إليه وقد اصطفاه ما ودعه وما قلاه.

وهكذا كان البعث بعد تهيئة وإعداد بدني وعقلي ونفسي ، فقد نشأ في بادية يني سعد \_ كها قلنا \_ حيث الحياة الرحبة الطليقة تضيفي على الإنسان سلامة البدن وصفاء الروح ، اشتغل بالرعي ، فكان يرعى غنم أهله وغنه أهل مكة ، وكان يقول : "ما يعث الله نيياً إلا راعسي غنم " ويقول : "يعث موسى وهو راعي غنم ، وبعث داود وهو راعي غنم ، وبعث داود وهو راعي غنم ، هلي يأجياد " .

وراعي الغنم - كها يقول مؤلف كتاب وحياة محمد الله الذكي القلب يجد في فسحة الجو الطلق أثناء النهار ، وفي تلألؤ النجوم إذا جن الليل موضعاً لتفكيره وتأمله يسبح منه في هذه العوالم يبتغي أن يرى ما وراءها ويلتمس في غتلف مظاهر الطبيعة تفسيراً لهذا الكون وخلقه . . . وهذا التفكير والتأمل من شأنها صرف صاحبها عن التفكير في شهوات الإنسان الدنيا والسمو به عنها بما يبيدان له من كاذب زخرفها ، لذلك ارتفع محمد في أعاله وتصرفاته عن كل ما يمس هذا الاسم الذي أطلق عليه بحة وبق له : والأمين » .

فإذا كان الله سبحانه وتعالى قد أراد له البيم صغيراً، وأن ينشأ في فسحة الصحراء وأن يرعى الغنم، فإنه سبحانه وتعالى قد وقياه أيضاً شر السوء، فقد قبل إنه كان يرعى الغنم مع صاحب له، وحداثته نفسه أن يلهو كها يلهو شباب مكة، فعهد إلى صاحبه بحراسة غنمه حتى يعود من لموه، ولكنه ما لبث أن جاء أبواب مكة حتى غلبه النوم فنام، وأراد أن يعود مرة أخرى إلى ما حداثته نفسه به، وبينا هو في طريقه إلى مكة امتلأت آذانه بنغم موسيقي، وكأنه صادر من السهاء، فجلس يستمع حتى غلبه النوم فنام حتى الصباح، وصائته قدرة الله عسن رجس الشيطان.

وكان له من رجاحة العقل وكريم الصفات ما أثر عنه حتى ارتضاه أهل مكة ليحكم بينهم في وضع الحجر الأسود مكانه في بناء الكعبة ، وكانوا قد ارتضوا بعد أن لج بهم الخلاف حتى آذن بالحرب، أن يحكم بينهم أول من يدخل عليهم من باب الصفا ، وكان محمد أول من دخل ، فلم أراوه قالوا: هذا الأمين رضينا بحكمه . فسمع لهم ، وقضى بينهم

بما رضوه جميعاً، فلما اشتركوا جميعاً في رفع الحجر الأسود، كان هو الذي أخذ الحجر من الثوب حيث كانوا يمسكون جميعاً بأطرافه، ووضعه مكانه حيث كان من يوم أن رفع إبراهيم القواعد من البيت، وكأنما أراد الله له أن يقوم بما قام به جده إبراهيم عليه السلام في إقامة البيت وبنائه. فقد شارك في البناء، كما شاركت فيه كل بطون قريش، وكان هو وحده الذي وضع الحجر الأسود مكانه حيث هو من أول يوم وضع للناس مباركاً وهدى للعالمين.

فلما جاءته الرسالة وأمر بها كان قد اكتمل بدناً وعقلاً وروحاً وغـدت نفسه راضية مؤمنة بما أعده الله له .

وتلك سنة علينا أن نحت ذيها في إعداد رجل الإعلام الإسلامي ليكون فينا بالدعوة إلى الإسلام، ونشر تعاليمه في الخافقين اقتداء بالمبعوث والمعلم الأول.

#### منهج الإعلام الإسلامي: إعلام الرسول

كان الرسول صلى الله عليه وسلم يتبع في إعلامه بالإسلام ، ما وجهه إليه الله سبحانه وتعالى ، فقد أخذ يدعو الناس سراً إلى الإســـــلام ، يختار منهم أقرب الناس إليه ، حتى يكونوا له ردفاً وسندأ حين يجهـر بدعوته ويعلنها على الملأ ، وكان أهل بيته أول من دعاهم وأول من لبوا دعوته ، فآمنت به زوجه خديجة \_ كها قلنا \_ ثم دعا إليه ابن عمه عمليـــاً ابن أبي طالب، وكان يقيم في كنفه وفي رعايته صبياً لم يبلغ الحلم، واستمهله على حتى يشاور أباه ، فلم كان صبح اليوم التالي جاءه وأعلن إليه إسلامه من غير حاجة لرأي أبيه . وقال : « لقد خلقني الله من غير أن يشاور أباطالب، فاحاجتي أنا إلى مشاورته لأعبد الله » . وكان على أول من أسلم من الصبيان ، كما أسلم من بعده زيد بن حارثة مولى الرسول. وكان أبوبكر صديقاً قريباً إلى محمد صلى الله عليه وسلم ، فكان أول من دعاه إلى الإسلام بعد أن حـدثه بمــا رأى وبمــا أوحي إليه . ولم يتردد أبوبكر في تصديقه و إجمابته إلى الإسمالام ، وكان أول من صدقه وآمن به من الرجال فندعى « الصنديق » من يومئذ. وجعل أبوبكر يدعو إلى الإسلام من يتألفه من قومه ، فأسلم على يبديه عثمان بن عفان، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة بن عبيد الله ، وسعد بن أبي وقاص ، والزبير بن العوام ، ثم أبو عبيدة ابن الجراح . وأصبح هؤلاء من بعد قناديل الإسلام وأبطاله الميامين . وكانوا إذا أسلم الواحد منهم ذهب إلى السرسول صلى الله عليــه وسلم، فأعلن إسلامه إليه وتلقى عنه تعاليم الدين، وأسلم غيرهم من أهل مكة ، فأصبحوا للإسلام عزوة إن لم يكن لهم من القوة مــا يــواجهون بــه قريشاً ، فإنهم قد أصبحوا ردفاً وسنداً للدعوة في أي منتدى وفي أي جمع كهذا الجمع القرشي عندما تشيع الدعوة ويعلم بها الناس.

فني مثل الإعلام بدعوة جديدة ، غالباً ما يتساءل النـاس عنهـا ، ولا بد لصاحب الدعوة من أنصار يؤيدونه ويقفون إلى جانبه ليتحدثوا عنها إلى الناس ويعلموهم بأمرها ، والأرجح أن يستجيب الناس للجهاعة أكثر ممـا

يستجيبون للفرد، فهذا من طبائع النفوس.

فإذا كانت الدعوة إلى الإسلام قد بقيت سراً طوال ثبلاث سنوات ، فمن أجل أن تتألف الأنصار الذين يسندونها ويؤيدونها أمام الجموع ، ولكن الدعوة إلى التغيير والإصلاح كما كانت دعوة الإسلام لا يمكن أن تبقى سراً ، إذ إنها تخاطب الناس وتقصد الجاميع ، ومن أقوى ملامحها الإعلام والعلانية ، والعلانية شرط من شروط الإعلام ، لذلك أمر الله رسوله أن يجهر بدعوته وأن يسفر عنها ، ويخص أول ما يجهر بها عشيرته وذوي قرباه ، وجاءه الوحي :

﴿ وأندر عشيرتك الأقربين ـ واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين . فإن عصوك فقل إني بريء بما تعملون ﴾ (سورة الشعراء ، الايات ٢١٤ ـ ٢١٦) .

وعليه أن يصدع بما أمره الله: ﴿ فَاصِدع بَمَا تَـؤَمَّر وأَعَـرضَ عن المشركين ﴾ (سورة الحجر، الآية ٩٤).

ودعا محمد صلى الله عليه وسلم عشيرته إلى طعام في بيته وحاول أن يحدثهم داعياً إياهم إلى الله ، فقطع عمه أبو لهب حديثه ، واستنفر القوم لينفضوا ، ثم دعاهم في الغداة كرة أخرى . فلما طعموا قال لهم : ما أعلم إنساناً في العرب جاء قومه بأفضل بما جئتكم به . قد جئتكم بخير الدنيا والأخرة ، وقد أمسرني ربي أن أدعوكم إليه . فأيكم يؤازرني على هذا الأمر » .

وهزئ به **بنو هاشم** وقهقه بعضهم، ثم انصرفوا ساخرين. ثم كانت دعوته إلى الجمع من قريش، أن قيام على **الصيفا** ب

ثم كانت دعوته إلى الجمع من قريش ، أن قام على الصفا يوماً ينادي: «يا معشر قريش ». وسمعت قريش النداء، وما من سبيل للإعلام غير ذلك ، فقالت : محمد على الصفا يهتف . وأقبلوا عليه يساءلون ، وأراد في البدء أن يستهويهم إليه ، وتلك هي الحصافة في رجل الإعلام ، فبراعة الاستهلال خير سبيل للاستهواء ، إذا ما من في أذهان الناس حقيقة يسلمون بها ، أما وقد عرف بينهم بالأمين ، شا من حجة تقوم بعد ذلك على تكذيبه ، فنراه يذكرهم بذلك ، قبل أن يبدأ حديثه إليهم بما يريد ، فيقول : «أرأيتم لو أخبرتكم أن جنداً بسفح هذا الجبل ، أكتم تصدقون » ؟ قالوا : نعم ، أنت عندنا غير متهم وما جربنا عليك كذباً قط . قال : « فإني نذير بين يدي عذاب شديد ، يابني عبد المطلب ، يابني عبد مناف ، يابني زهرة ، يابني تيم ، يابني خزوم ، يابني أسد ، إن الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين ، وإني لا أملك لكم من الدنيا منفعة ولا من الآخرة نصيباً إلا أن تقولوا : لا إله إلا الله » ، أو كيا قال . فنهض أبو لهب ، وكان رجلًا بديناً سريع الغضب ، فصاح : تبأ قال . فنهض أبو لهب ، وكان رجلًا بديناً سريع الغضب ، فصاح : تبأ

ولم يكن رد أبي لهب في صورته الإعلامية خالياً من الحصافة والمكر، فهو كاره لمحمد ودعوته، فلم يتركه يكمل ما جمعهم من أجله، وأنه ليعرف مكانته بين الناس وأنه الصادق الأمين، ولا يستبعد أن يستهوي بعضهم إليه، فأراد أن يهون ما جمعهم من أجله، وأنه أمر لا يستحق منهم مثل هذا العناء، وكأن الجمع لا يكون إلا لأمر يهم الناس في معاشهم وفي مألوف حياتهم، أما أن يدعوهم لغير ذلك فشيء لا يتصل بحياتهم

القائمة ، ولا لما يرجون من منفعة .

ويقول رواة السيرة إن القول قد ارتج على محمد ، فنظر إلى عمه ، ثم ما لبث أن جاءه الوحي بقوله تعالى : ﴿ تيت يدا أبي لهب وتب . ما أغنى عنه ماله وما كسب . سيصلى ناراً ذات لهب ﴾ (سورة المسد ، الايات ١ ـ٣) .

فإذا كان الجمع لا يكون إلا لمنفعة أو كسب مال ، فإن الـوحي يـأتي معلماً بهلاك أبي لهب ، وأن ماله وجاهه لن يغنيا عنه شيئاً ، ومصيره النار وبئس القرار ، وليس بعد كهدي الله هدياً ولا حكمة كحكمته جل شأنه ، وأن أبا لهب ليمكر ويمكر الله به والله خير الماكريـن ومـا كان الله ليضيع رسوله أو يخذله .

ويقوم الإعلام بالإسلام على خطاب العقل ، والحجة والعقل في الإعلام خير سند للداعية ، والحقيقة المجردة والتعبير عنها هما خير ما يقوم عليه الإعلام ، أي إعلام ، فحين يذهب القوم يسألون محمداً عليه الصلاة والسلام عن معجزاته التي يثبت بها رسالته ، كها كانت معجزات موسى وعيسى ، وما باله لا يحيل الصفا والمروة ذهباً ، وما بال هذا الكتاب الذي يتحدث عنه لا ينزل عليه مخطوطاً من السهاء ، ولا يرون جبريل الذي يطول حديثه عنه ، ولم لا يفجر ينبوعاً أعذب من ماء زمزم ومكة في مسيس الحاجة إليه ، ويطول بهم اللجاج فيسألونه : لم لا يوحي إليه ربه أثمان السلع حتى يضاربوا على المستقبل ، فينزل عليه الوحي يرد على لجاجهم بقوله تعالى :

﴿ قل لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً إلا ما شاء الله ، ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسني السوء إن أنا إلا نذير ويشير لقوم يؤمنون ﴾ (سورة الأعراف ، الآية ١٨٨).

وإذا كانوا يطلبون منه المعجزات، فما بالهم لا يطلبونها من آلهتهم، وبمنطق الداعية الإعلامي، بادأهم بـذكر آلهتهـم وكان مـن قبـل لا يذكرها، وجعل يعيبها حتى يبرز لهم ما هي عليه من عجز وأنهـا حجـارة لا تضر ولا تنفع.

ولا بد لرجل الإعلام ما يؤمن به سنداً لدعوته ، فإذا خلا الإعلام من الإيمان واليقين غدا باهتاً لا حس فيه ما يصرف الناس عنه ، واليقين الذي يقود إلى الإيمان هو عروة الإسلام الكبرى ، وقد بدا هذا اليقين أول الدعوة الإسلامية ، حين سألت قريش أبا طالب أن يكف عنهم ابن أخيه أو ينازلونه وإياه «حتى يهلك أحد القريقين». فيا يكون من محمد صلى الله عليه وسلم إلا أن يقول لعمه:

«يا عم، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته».

هذا هو إيمان المبعوث يغرسه فيمن بعث إليهم ، يصفه صاحب كتاب «حياة محمد ، بقوله:

«يالعظمة الحق وجلال الإنجان به ا اهتر الشيخ لِما سمع من جواب محمد ووقف كذلك مبهوتاً أمام هذه القوة القدسية ، والإرادة السامية ، فوق الحياة وكل ما في الحياة . وقام محمد وقد خنقته العبرة مما فاجأه بمه

عمه ، وإن لم تدر بنفسه خلجة ريب في السبيل السذي يسلك . ولم تك إلا لحظة اهتز فيها وجود أبي طالب متحيراً بين غضبة قومه وموقف ابن أخيه حتى نادى محمداً أن أقبل . فثما أقبل قال له : اذهب يابن أخي فقل ما أحببت فوالله لا أسلمك لشيء تكرهه أبداً » .

وأنضى أبو طالب إلى بني هاشم وبني المطلب بما كان وطلب إليهم أن ينعوا محمداً من قريش ، فاستجابوا له جميعاً إلا أبا لهب فإنه صارحهم بالعداوة وأخذ جانب خصومهم .

وما كان بنو هاشم لينصروا محمداً عن عصبية ، بـل كان موقف محمد عليه الصلاة والسلام منهم ، وشدة إيمانه ببرسالته ودعوته الناس بالحسني إلى عبادة الله الواحد الأحد، جعلهم يمرون لـه حقاً أن يعالن الناس برأيه كما كان يفعل أمية بن أبي الصلت وورقة بن نوفل وغيرهما ، فإن كان على الحق ، فسيغلب حقه بساطلهم ، وإلا انصرف الناس عنه كما انصرفوا سن قبل عن غيره ، وليس لهم في الحالين أن يخرجوا على تقاليدهم وأن يسلموه لخصومه كي يقتلوه. وكان من ثبات الرسول، وإيمان من أقبلوا على الإسلام واعتنقوه وثباتهم عليه، حتى هان عليهم كل عداب وأذى يلحقهم من قريش ، أن ازداد بنو هاشم وبنو المطلب منعاً له ودفعاً للأذى عنه ، حتى إن حمزة عمه وأخماه في الرضاع ، وكان لا يزال على دين قريش ، لما سمع أن أبا جهل قد آذى ابن أخيه وشتمه ونال من دعوته وعابها ، وكان قد عاد من الصيد لتوه وكان به ولوعاً ، وهو فارس مرهوب الجانب قوي الباس ، وعرف أن ابن أخيه لم يرد أذى أبي جهل ، ملأه الغضب وذهب إلى الكعبة ، ولم يقف مسلمًا على أحد كعادته ، وقصد أبا جهل حتى إذا بلغه رفع القوس فضربه بها فشجه شجة منكرة ثم أعلن إسلامه ، وعاهد ابن أخيه على نصرت والوقوف إلى جانب الإسلام والمسلمين حتى النهاية .

ويقوم الرسول صلى الله عليه وسلم بدعوته ، يعلم بها غير آبه بإساءات القوم فإذا تحرش به سفهاؤهم ونالوه بسوء فإن مساءتهم لا تغير سن نفسه عليهم مؤمناً بنصر الله ، واثقاً من غلبة الحق على الباطل ، وقد أمره الله أن يجادل الناس بالتي هي أحسن ﴿ فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم ﴾ وأن يقول لهم قولا ليناً لعلهم يـذكرون أو يخشون وأن يصبر على أذاهم فإن الله مع الصابرين .

ولا يقف الرسول بدعوته على قريش وحدها، فقد جاء الإسلام للناس كافة، ويوم تكون له عصبة بمن بعث فيهم فإنهم سيحملونها إلى الناس جميعاً داعين لها من بعد كها يدعو الرسول بينهم ملتزمين بنهج الله ويسنة رسوله في دعوتهم، فلها كان موسم الحج لتي جماعة من الخزرج، وعرف أنهم من موالي يهود بيثرب، وكان اليهود يقولون لهم إذا اختلفوا وإياهم: «إن نبيا مبعوثا الآن قد أظل مكانه نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد وأرم». فلها كلم النبي أولئك النفر من الخزرج ودعاهم الى الله، قال بعضهم لبعض: «والله إنه للنبي الذي تواعدكم به يهود فلا يسبقنكم إليه» وأجابوه إلى دعوته وأسلموا، وقالوا له: «إنا قد تركنا قومنا ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم فعيى أن يجمعهم الله بك وأن يجمعهم عليك فى لا رجل أعز

منك ، وكان من هؤلاء النفر اثنان من بني النجار أخوال عبد المطلب جد محمد الذي كفله منذ مولده ، فلها عادوا إلى قومهم وذكروا لهم إسلامهم ، ألفوا منهم فرحاً وغبطة بدين يجمع بينهم ، ولم تبق دار من دور الخزرج والأوس إلا وفيها ذكر محمد عليه الصلاة والسلام .

وكان هذا اللقاء مقدمة لبيعة العقبة الأولى فالثانية ، ثم المعجرة إلى يثرب وقد أصبحت مدينة الرسول ومعقل جماعة المسلمين الأول ومركزهم للدعوة التي عمت الدنيا من بعد.

وما زالت الدعوة إلى الإسلام قائمة ، وستبقى قائمة حتى يعم دين الله الأرض ومن عليها ، ومع تعدد وسائل الإعلام وتباينها وتطورها على مر العصور والأزمان بقيت الدعوة إلى الإسلام ، وبقي نهيج الإعلام بها على ما نزل به الوحي من عند الله وعلى سئة رسوله ، ومن سار على هديه من الصحابة والتابعين أصالة وتعبيراً وغاية ومرمى ، وإن حلها العلم والاختراع إلى آفاق أوسع للتعبير عن حقيقة الإسلام وأركانه وجوهر الدعوة الإسلامية ومبناها ، حين سخر للإنسان من وسائل الإعلام الحديثة ما تتعدى به الدعوة أبعاد المكان إلى عوالم تبعد عن الرؤيا المباشرة حيث تنقل الأقمار الصناعية الحديثة والصورة إلى أجهزة الاستقبال في كافة أرجاء الأرض حيث تبثها كلمة وصورة إلى الناس جميعاً فلا يبقى منهم إلا وقد سمع من دعوة الإسلام وشريعته وتعاليمه ما يأخذ بيد الإنسانية إلى الخير من أمرها .

وحتى نتين حاضرنا من ماضينا ، علينا أن نعرف كيف اختط الرسول صلى الله عليه وسلم الطريق إلى عالمية الدعوة وكيف حملها الدعاة فرقاً وآحاداً إلى العالم أوسع ، وكيف انتشر الإسلام في الدنيا جميعاً وكيف حال أمر الدعوة حتى وقف الإسلام عند حدوده الأولى لا يتجاوزها ، وكيف تحمل رسالته من جديد لنهدي إلى الدنيا خير ما جاء من عند الله مستعينين بفن الإعلام الحديث لتعريف الناس بالإسلام على حقيقته بعيداً عن زيف المبشرين وأباطيل المتعصبين مسن المستشرقين وعداوات الفرق الضالة .

#### المصادر

- ١ \_ حياة عمد: د . عمد حسين هيكل .
- ٢ \_ في منزل الوحى: د. محمد حسين هيكل.
- ٣ \_ الإسلام والسياسة: د. حسين فوزي النجار.
- 5 . 955 Olim 12 . milim 9 (2m) = 1
- الإسلام وروح العصر: د . حسين فوزي النجار .
- ه \_ الإعلام له تاريخه ومذاهبه: د. عبد اللطيف حمزة.
  - ٦ \_ الدعوة إلى الإسلام: الشيخ محمد أبو زهرة.
- ٧ \_ انتشار الإسلام في القارة الإفريقية: د . حسن إبراهيم حسن .
  - ٨ \_ التصوير الفني في القرآن: سيد قطب،
  - Ameer Ali, Sayed: The Spirit of Islam \_ 4
  - Ikbal, Mohammed: Reconstruction of Islam \_\_ 1.
  - Arnold, Sir Thomas: The Preaching of Islam \_\_ \\



بعتم : د . حکمال بشر

كان للبحث الصوتي عند الخليل بن أحمد حظ واف ونصبب راجع . يظهر هذا الحظ ويتضع ذاك النصيب من تلك المقدمة الراثعة التي مهد بها لكتابه الموسوم بكتاب « العين » . فهناك .. في تلك المقدمة .. يسجل الخليل جملة من المبادئ العامة لعلم أصوات العربية ، ويضع القوانين الأساسية التي بنى عليها الدارسون من بعده كل تفريعاتهم وتفصيلاتهم في هذا الجبال .

ومن جملة ما أن به الرجل في هذا العمل الصوتي مجمعوعة مسن المصطلحات التي وجدت لنفسها مساراً عريضاً عميقاً في آثار الباحثين من لغويين وبلاغيين وغيرهم . وهذه المصطلحات كشيرة متنوعة ، وسوف نكتني اليوم بتناول واحد منها ، لما له من تاريخ مشهود ودلالة خاصة على عمق التفكير اللغوي عند العرب .

هذا المصطلح هو مصطلح «الذلاقة» أطلقه الخليل على مجموعة من الأصوات هي: الباء والميم والفاء، واللام والراء والنون. وقد عبر عنها بعضهم بقوله «مر بنفل» أو «فر من لب» وما أن ظهر هذا المصطلح في كتاب «العين» حتى تلقف علياء العربية وغيرهم بمن عنوا بفن القراءة والإقراء، وأخذوا في تفسيره، وذهبوا في ذلك مذاهب شتى، أظهرها اثنان.

#### المذهب الأول

يرى فريق منهم أن «الذلاقة » ذات مفهوم بالاغي يتعلق بسهولة النطق وذرب اللسان وحدته . ولكنها عند هذا الفريق تتوزع على منطقتين من مناطق النطق : ثلاثة « دولقية » أو « ذلقية » \_ نسبة إلى ذلت اللسان أي طرفه \_ وهي الراء والملام والنون ، وثلاثة شفهية وهي الباء والميم والفاء .

ويفهم هذا الكلام من رواية الأزهري في «التهذيب» عن الخليل حيث يقول: «قال (يعني الخليل): والحروف الصحاح على نحوين: منها مذلق ومنها مصمت. فأما المذلقة فإنها ستة أحرف في حيزين: أحدهما حيز الفاء، فيه ثلاثة أحرف كها ترى: فبم، خارجها من مدرجة واحدة لصوت بين الشفتين لا عمل للسان في شيء منها. والحيز

الآخر حيز اللام، فيه ثلاثة أحرف، كما تسرى، لرن، مخارجها من مدرجة واحدة بين أسلة اللسان ومقدم الفك الأعلى. فهاتان المدرجتان هما موضع الذلاقة، وحروفها أخف الحروف في النطق وأكثرها في الكلام وأحسنها في البناء.

#### المذهب الثاني

يرى فريق آخر أن مصطلح الذلاقة يعني صفة غرجية ، فيطلقه على هذه الأصوات الستة ، ولكن بالنسبة إلى مخارجها ، وبقطع النظر عا يرتبط بها من خفة وسهولة في النطق . يقول أبن سئان الخضاجي : « ومن الحروف « حروف الذلاقة » . ومعنى الذلاقة أن يعتمد عليها بذلق اللسان وهو طرفه . وذلق كل شيء حده . وهي ستة أحرف : اللام والراء والنون والفاء والباء والم » .

وهذا الاتجاه نفسه أخذ به ابن جني وغيره من الدارسين على أساس أن هذه الحروف يعتمد عليها «بذلق اللسان وهو صدره وطرفه».

وهناك من الدارسين من ينهج نهج هذا الفريق الشاني في نسبة هذه الأصوات جميعها إلى ذلق اللسان أو طرفه ، ولكنهم في الـوقت نفسه يخلعون عليها صفة الخفة والحسن في الأداء . يقول صاحب الجمهرة : وسمعت الأشنائداني يقول : سمعت الأخفش يقول : سميت هذه الحروف مذلقة لأن عملها في طرف اللسان وطرف كل شيء ذلقه ، وهمي أخف الحروف وأحسنها امتزاجاً بغيرها .

ومها يكن من أمر ، فإن الفضية الأساسية التي نود إسرازها في هذا المجال ليست قضية اختلافهم في مفهوم مصطلح الذلاقة ، أو في تحديد مواضع النطق لهذه الأصوات الستة ، وإنما هي قضية إدراكهم العميق لقيم هذه الأصوات ودلالتها على خواص اللغة العربية وتركيبها الصوتي .

يظهر هذا الإدراك لقم هذه الأصوات في نقطتين اثنتين مهمتين: أما أولاهما فتتمثل فيا عمد إليه الخليل من اتخاذ هذه الحروف السنة معياراً صوتياً للتعرف على أصالة أبنية معينة من الكلمات أو توليدها وابتداعها ، أو للحكم على «عروبتها» أو «عدم عروبتها».

يقرر الخليل أن حروف الذلاقة لل الخفت في النطق وسهل على اللسان مذاقها لل كثرت في أبنية كلام العرب. ودليل ذلك أنك لا تجد الكلمة العربية الأصيلة من أبنية الخياسي والرباعي خالية من واحد من هذه الحروف أو أكثر. «فإن جاءت كلمة معراة منها فاعلم أن تلك الكلمة محدثة مبتدعة ، ليست من كلام العرب ، لأنك لست واجداً من يسمع في كلام العرب كلمة واحدة رباعية أو خماسية إلا وفيها من حروف الذلق والشفوية واحد أو اثنان أو أكثر».

#### حكم الخليسل

هذا الحكم الذي قرره الخليل بالنسبة لعروية هذه الأبنية أو عدم عروبتها ينسحب على البناء الخهاسي مطلقاً دون استثناء. وأما البناء

الرباعي فقد أشار الشيخ إلى جواز وقوع كلمات منه خسالية مسن هسذه الحروف، ولكنها كلمات نادرة، ولها في الوقت نفسه سمات معينة، بحيث تقع في واحدة من الإمكانات التالية:

١ \_ يخلو البناء الرباعي من حروف الـذلاقة ، لـكن مع وجـوب احتواته على صوتي العين أو القاف ، وذلك \_ كما قرر هو \_ لما يتسمان به من طلاقة ووضوح جرس ، كما في « العسجد والقداحس » .

٢ \_ إذا كان البناء الرباعي اسماً فمن الجائز خلوه من حروف الذلاقة ، ولكن مع اشتاله على السين أو الدال مع لزوم العين أو القاف . وسوغ هذا في نظره أن « الدال لانت عن صلابة الطاء وكزازتها وارتفعت عن خفوت التاء فحسنت . وصارت حال السين بين مخرج الصاد والزاي فعذبت » .

٣ \_ إذا كان بناء الرباعي مؤلفاً لحكاية الأصوات جاز خلوه سن أحرف الذلاقة ، ولكن مع لزومه الهاء فاصلة بين حروفه المتشابهة مع لزوم العين أو القاف ، كما في «دهداق».

\$ \_ أما بناء الرباعي المضاعف فقد تنوسعوا فيه قليلاً ، إذ يجوز خلوه من حروف الذلاقة وبخاصة إذا كان «حسكاية مسؤلفة» لتقليد الأصوات أو الأحداث المعبر عنها بهذا البناء ، كما في «الضكضاكة» (من النساء) ، وذلك لأن الحكاية المضاعفة يجوز فيها «ما لا يجوز في غيرها من تأليف الحروف» . أو بعبارة أخرى ، لأن المضاعف (للحكاية) «يجوز فيه كل غث وسمين من المفصول الأعجاز والصدور وغير ذلك» .

هذه المعايير الصوتية الرائعة فتحت مجالا واسعاً أمام المدارسين، ومكنتهم من التعرف العلمي على الكلمات الأجنبية عن طريق النظر في خواصها الصوتية . وما كان ذلك ليقع لهم إلا بفضل الخليل الذي أدرك بثقاب نظره قيمة هذه الأصوات الستة التي شغلته وشغلت الباحثين من معده .

وقد انتقل هذا المبدأ المهم إلى أعمال من خلفوه الذين تأكد لهم صدق ما قرره الشيخ الأول. من هؤلاء ابن جني الذي صرح بما صرح به الخليل، وإن كان ذلك في عبارة أوضح وأسهل منالاً ـ يقول ابن جني في كتابه «سر صناعة الإعراب»: «وفي هذه الحروف الستة (حروف الذلاقة) سر طريف ينتفع به في اللغة . وذلك أنك متى رأيت اسماً رباعياً أو خاسياً غير ذي زوائد، فلا بد فيه من حرف من هذه الستة أو حرفين وربا كان فيه ثلاثة ».

ثم ينتقل إلى بقية القصة مقرراً أنك إذا «وجدت كلمة رباعية أو خاسية معراة من بعض هذه الأحرف الستة فاقض بأنه دخيل في كلام العرب وليس منه . وربما جاء بعض ذوات الأربعة معرى من بعض هذه الستة ، وهو قليل جداً ، منه «العسجد والعسطوس ، والمدهدقة والزهزقة » ، على أن العين والقاف قد حسنتا الحال لصناعة العين ولذاذة مستمعها وقوة القاف وصحة جرسها ولا سيا وهناك الدال والسين . وذلك أن الدال لانت عن صلابة الطاء وارتفعت عن خفوت التاء . والسين أيضاً لانت عن استعلاء الصاد ورقت عن جهر الزاي فعذبت وانسلت » .

ولا ينفرد ابن جني بهذا التأثر وذاك النقل عن الخليل ، فإنك لو تتبعت آثار الدارسين على اختلاف مناحيهم لوجدت هذه الفكرة وما ارتبط بها من قضايا مبثوثة هنا وهناك في أعهالهم على فترات الزمن المختلفة . وإنما كان اقتصارنا هنا على أبي الفتح لتأكيد فكرة التأثر هذه بذكر واحد من أشهر خاصتهم الذي يرجى معهم أن يكونوا دائماً مبتكرين لا مقلدين أو مرددين لاقوال غيرهم ، كها هو الحال عادة عند عامة الباحثين منهم .

وتظهر النقطة الثانية التي تشير إلى معرفتهم العميقة بأسرار الأصوات وخواص لغتهم في تلك الحقيقة الناصعة الستي تقرر أن هذه الأصوات العربية وروداً في أبنية الكلمة ، وبخاصة الأبنية ذات الأصل الثلاثي .

يؤكد هذه الحقيقة ما قام به علم اللغة الإحصائي في السنوات الأخيرة. لقد جاء في بحث إحصائي قيم أجراه السدكتور علي حلمي موسى على « الجذور الشلائية » للكلمات العربية ، كما وردت في معجم « الصحاح » ، أن أكثر الأصوات العربية وروداً في هذه الجذور هي الأصوات التالية على الترتيب :

« الراء \_ الميم \_ النون \_ اللام \_ الباء \_ العين \_ الفاء ، شم الدال \_ القاف \_ السين (١) .

#### السبق والتفوق

وهكذا نرى أن أصوات الذلاقة قد فازت بـالمرتبة الأولى مـن حيـث نسبة ورودها وكثرتها في الاستعمال وفي بناء الأصول الشلائية . وهنـــاك سر والنون والراء ( لم فر ) تتميز من بقية الأصوات الصامتة أو الساكنة الرتبة : رتبة السبق والتفوق من حيث كثرة دورانها على اللسان وخفتها في النطق . ونعني بهذه الخاصة «قوة الوضوح السمعي» ( Sonority ) ، أي تأثيرها على السمع بصورة أقوى وأوضح من أخواتها الصوامت. فاللام والميم والنون تشبه الحركات في أن الهواء حال النطق بها يخرج حـراً طليقــاً ليس في طريقه عاثق أو مانع ، غاية الأمر أن هواء اللام يخرج من جانبي الفم (أو من الشدقين ، كما قرر ابن جني ) وهواء الميم والنون يخـرج مــن الأنف، في حين أن هواء الحركات جميعاً يخرج من وسط الفم . وهذا هو أساس الفرق بين الحركات وهذه الأصوات الثلاثة . أما الراء فتظهر قـوة وضوحها السمعي وشبهها بالحركات في أنه عند النطق بها يتحقق نوع من حرية الهواء ، بسبب تكرار عملية الاتصال والانفصال بـين جـزء اللســان وجزء الحنك الأعلى عند إصدارها ، الأمر الذي سوغ تسميتها بالصوت « المكرر » أو صوت « التكرار » ، كما قرر علماء العربية . أضف إلى هذا أن هذه الأصوات الأربعة أصوات مجهورة ، شأنها في ذلك شان الحركات تماماً.

لهذا الشبه الواضح أطلقنا نحن على هذه الأصوات الأربعة المصطلح المشبه الحركات ». ويبدو أن علماء العربية قد أدركوا هذه الخاصة

الصوتية المميزة فسموها «بالأصوات المتوسطة»، وضموا إليها صوت العين وجمعوها جميعاً في قولهم «لم نرع»، على أساس أنها تكون مجموعة ذات سمات ترشحها لتصنيفها فصيلة من الأصوات تفقرق في بعض وجوهها عن الأصوات «الشديدة» (الانفجارية) و «السرخوة» (الاحتكاكية) أو لأنها تقع في الموقع الوسط بين الأصوات الصامتة جميعاً والحركات.

وضم العين إلى هذه الأصوات الشبيهة بالحركات أو المتوسطة لـه ما يسوغه. ذلك أن العين ـ كما قرر العـلم الحديث ـ أضـعف الأصـوات الاحنكاكية احتكاكاً، وذلك يعني اتساع مجرى الهواء نسبياً عند نطقها، الأمر الذي يسمح بشيء من حرية مرور الهواء، وذلك وضع يقـربها مـن الحركات بصورة أو بأخرى. وقد لحظ الخليل (وغيره) شيئاً مما نقـول في هذا الشأن حيث قرر أن بالعين «طلاقة ووضوح جرس»، ومن ثم وجب أن تشتمل عليها الأبنية الرباعية من الكلم التي تخلو من حروف الذلاقة.

أما الباء والفاء وهما الصوتان الباقيان من أصوات الذلاقة فربما سوغ كثرة ورودهما وكثرة استعالها النسبي في الكلام العربي سهولة نطقها وخفة تناولها لخروجها من أدنى مخارج النطق، تلك المخارج التي تتمشل في الشفتين في حال الباء والأسنان العليا والشفة السفلي في حال الفاء. وهي مخارج – كها ترى – لا تحتاج إلى عناء أو مجهود يذكر عند استخدامها في عملية النطق، ولأمر ما كانت الكلمتان «بابا وماما» أولى الكلهات أو معملية النطق، وذلك أمر معروف من أولى الكلهات التي يبدأ الطفل بها حياته اللغوية، وذلك أمر معروف مشهور.

ووقوع الدال والقاف والسين في المرتبة الثانية من حيث كثرة الورود والاستعمال له ما يفسره ويوضح أسراره . لقد تكفل علماء العربية أنفسهم بهذا التفسير وذاك التوضيح ، حيث قرروا أن هذه الحروف هي الأخرى لها خواص صوتية تؤهلها لأن تقع هذا الموقع التالي لحروف السذلاقة والسابق لبقية الأصوات . فهذه الحروف الثلاثة تنتظم صفات تقربها من صفات حروف الدلاقة وتجعلها شبيهة بها . في القاف قوة وصحة جرس ، كما قال ابن جني . وفي الدال عذوبة ولين ففاقت أختيها التاء والطاء . أما السين فقد الانت عن استعلاء الصاد ورقت عن جهر الزاي فعذبت ، وخف نطقها لهذه الصفات . ومن ثم كانت القاف والدال والسين أصواتاً صالحة لأن تحل محل أصوات الذلاقة في الكلمات الخالية منها ، كما قرر علماء العربية أنفسهم .

فلله در هؤلاء القوم الذين استطاعوا بحسهم المرهف أن يقفوا على ما وصل إليه العلم الحديث ، ممثلًا في تلك النتائج التي وضعها بين أيدينا ذلك الجهاز العلمي الخطير المعروف بالكمبيوتر أو « الحسابة الآلي » ، كما يسميه بعض الدارسين .

#### الحوامش

(۱) انظر: دراسة إحصائية جُذور مفردات اللغة العربية (الجُدُور الشلائية) للمدكنور علي
 حلمي موسى (الجدول رقم ۷، ص ۳۵) مطبوعات جامعة الكويت، رقم ۷، سنة ۱۹۷۱م.



قبل أن أبدأ بالحديث عن دور العرب في المنطق الرياضي، على أن أقدم للقارئ العربي لمحة عن معنى هذا العلم، وأقدمه بأسلوب يستسيغه الباحث غير الختص. المنطق الرياضي هو علم مهضوم حقه في التأليفات العربية بشكل مخجل، بل كل ما قبل عنه لا يتجاوز الفصول أو السطور القليلة في كتب تعد على أصابع اليد الواحدة. بالرغم من أن هذا العلم قد تغلغل عميقاً ليس في قلب الرياضيات فحسب ليقلبها ويبدلها، وانحا أخذ يمد جذوره إلى علوم كثيرة ليجددها من أسسها أو يضني عليها طابع المتانة والبرهان الرياضي.

قد يظن القارئ لأول وهلة أن المنطق الرياضي هو باب من أبواب الفلسفة ، أو على الأقل فلسفة الرياضيات ، أو لون من ألوان المنطق الكلاسيكي استعملت فيه الرموز الرياضية . لكن القارئ يستبعد جداً كون هذا العلم نموذجاً من نماذج الرياضة الحديثة ومدخلاً جديداً إليها ، كان له شأن كبير في حل الكثير من معاضلها وفك عقدها ، فلقد استعمل بنجاح في حل مسائل مستعصية في فنظرية الأعداد والجبير الحديث .

وبما أن محاولات تقديمها على مستوى يستوجبه القارئ العادي تكاد تكون شبه مستحيلة ، سأقصر بحثي هذا على مواضيع يمكن تبسيطها ويسهل استيعابها . لكنني أريد أن أحذر من أن هذه المواضيع لا تأتي على كل أبواب هذا العلم ، لذلك فإنني أجد نفسي محدوداً بالصعوبات الآنفة الذكر .

#### تعريف المنطق الرياضي

ولو حاولنا تعريف المنطق الرياضي في عبارة قصيرة لقلنا: إنه نتيجة تطور فكري حل بالمنهج السرياضي، فاستبدل اعتاد السرياضيات على البديهات الحسية كالعدد الطبيعي والفراغ الإقليدي بالاعتاد على مبادئ منطقية. ولقد أوردت هذا التعريف لكونه أساسياً وتاريخياً وإن لم يكن ليحيط بجميع ما دخل تحت لواء هذا العلم. كما أنني سأستغل هذا التعريف لعرض بعض ما قدمه العرب في ذلك المجال.

إن القارئ الملم بتاريخ المنطق قديماً وحديثاً ليستغرب من موضوع هذا البحث لانعدام أي نسبة إلى دور لعبة العرب في ذلك العلم الحديث على

رأي الباحثين ، وما كان عثوري على جذور عـربية لــه إلا مــن بــاب

فالعلماء العرب عرفوا باهتامهم الشديد وولعهم بعلوم المنطق التي أخذوها عن اليونان ، كما أنهم أخذوا عنهم أساس الرياضيات ، وامتاز تفكيرهم بالمقارنة والتجريد وهما العنصران الأساسيان في عملية مزج المنطق بالرياضيات واستخراج المنطق الرياضي منها ، فلم لا يكون العرب قد فكروا واهتدوا إلى هذا العلم ؟

طرحت هذا السؤال على نفسي وأنا أبحث في المؤلفات الفلسفية عند قادة مفكري العرب، فبحثت في مؤلفات الكندي لما عهدته عند هذا العالم العربي من سيرة منهجية وولع كيسير بالعلوم السرياضية، واهتمام بتطبيقها في علوم لم تطرقها من قبل، وإقدامه على ذلك بكل جسرأة وإبداع. فهو الذي طبقها في علم الموسيق ووضع أسس رياضية لعلم الموسيق والتأليف الموسيق.

كما أنه طبقها في الدراسات الفلكية كما فعل في رسالته عن بسرهان كروية الأرض. . لا بل وطبقها في علم العقاقير . واقتادفي البحث إلى دراسة رسائله في المتناهي والملامتناهي ، وهناك ثلاث رسائل يعالج فيها هذا الموضوع عدا رسالته الطويلة في الفلسفة الأولى .

إن الكندي وصل بفكره الثاقب ومحاولاته المتكررة في رسائله المذكورة الله وضع أساس لحساب جديد أشبه بحساب الأعداد الترتيبية المنطق، ما مناهمة الذي وضعت أسسه بشكلها الحديث على يد بعض علماء القرن التاسع عشر كالعالمين الألمانيين كانتور وفريجة. ولا يعتبر عمل الكندي مساهمة



★ د. إبراهيم مدكور ★



كبرى في وضع أسس رياضية لذلك الحساب فحسب بل يتعداه إلى تقديم دراسة فلسفية مستفيضة في أسس نظرية المجموعات وهذه الدراسة موجودة بالأصل في رسالته في الفلسفة الأولى .

والغريب في الأمر أن المناسبة العلمية التي اقتادت الكندي إلى ذلك الاكتشاف هي نفس المناسبة التي اقتادت بعض مؤسسي المنطق الحديث في الغرب كالراهب الهولاندي بروور والقديس اوكستين من قبله.

لقد اعتقد الكندي بتناهي الجسم والحركة والزمان فأقر بحدوثها جميعاً عن ليس (لا شيء) بفضل محدث واحد هو الله. وهذا هو الإبداع عند الكندي، وهكذا خالف الكندي معلمه أرسطو في مسألة حدوث العالم كما تبعه فلاسفة ومتكلمي الإسلام من بعده، وأجاز اللانهاية بالقوة والإمكان دون الفعل حتى لا تتعارض مع قدرة الخالق وصفاته، واستعان بالعلم الرياضي على إثبات وتقديم البراهين سنداً لإيمانه.

ولقد عرضت استنتاجاتي هذه لأول مرة على الباحثين في تاريخ العلوم في الندوة العالمية الأولى التي عقدت في حلب عام ١٩٧٦م، كما تلبت ذلك بنشرها في مجلات عالمية وعرضها على الباحثين المختصين في عسدة دول. وكان همي في ذلك هو طرح هذا الموضوع الهام على طاولة البحث العالمي.



ويمكن تلخيص أسلوب الكندي الجديد في الحساب بائه أجاز القيام بعمليات الجمع والسطرح على الأعداد أو الأعضام اللامتناهية بأسلوب مقبول علمياً . إن التعامل والحساب باللانهايات ظل طويلاً موضع ضعف وحذر عند الرياضين حتى القرن السابع عشر حين استعمل العالم الرياضي جان واليس لأول مسرة إشارة اللانهاية . لكنه لم يتم إلا في القرن التاسع عشر حين تمكن الرياضيون من الحساب باللانهايات .

صحيح أن الكندي قد تأثر بالعلماء البونان كإقليدس حين استعمل طريقة المسلمات كما فعل إقليدس في كتاب الأصول ، لكن



🖈 الفاراسي 🖈 🖈 اين ۽

بحثه يختلف جذرياً عن هذا العمل ، فإقليدس وضع مسلماته لـدراسة حساب النسب العددية مستعملاً مفهومي النقطة والخط الهندسيين ، بينا بحث الكندي في العلاقة بين المتناهي والـلامتناهي مستعملاً طرق هندسية منطقية أوسع بما عند إقليدس . لأنه استعمل مفهوم الأجسام المتجانسة مستخدماً علاقات التساوي والـكبر والصغر ، أي أنه قدم حساباً ترتيبياً لا عددياً لوصف علاقات هـذه الأجسام . صحيح أنه استعمل بعض المفاهيم الأساسية في التناهي واللامتناهي كما وردت عند أرسطو في كتابه الطبيعة \_ الكتاب الثالث الباب الخامس أو كتاب ما بعد الـطبيعة \_ الكتاب الثالث الباب الخامس أو كتاب ما بعد الـطبيعة \_ الكتاب الثالث الباب العائد .

لكن ذلك لم يكن عنده إلا منطلقاً إلى استنتاجات ونتائج خالف فيها أرسطو الذي لم يقرن بحثه في هذه المواضيع بأي حجج رياضية أو هندسية كها فعل الكندي. وبالإمكان القول إن مفهوم اللانهاية عند الكندي أسلم رياضياً وأدق مما هو علبه عند أرسطو.

ومن الكندي ننتقل إلى رسائل إخوان الصفا، السذين عالجوا مواضيعاً هي من اختصاص المنطق الرياضي وأسس الرياضيات، في رسالتهم الأولى في علم العدد يرون أن علم العدد هو جذر العلوم وعنصر الحكمة ومبدأ المعارف واسطقس المعاني \_ ويدخلون في شروح متاثرة بالبيثاغوريني بعد ذلك يبدؤون بدراسة علم العدد دراسة لغوية



★ ابن سيتا 🖈

فيقولون: « الألفاظ تدل على المعاني والمعاني هي المسميات والألفاظ هي الأسماء . . » وهذا يشير إلى الدراسة اللغوية لعلم الحساب كما يفعله علم المنطق الرياضي الحديث . ثم يساهمون في وضع أسس الرياضيات عندما يعللون بناء الأعداد الصحيحة والكسور بناء فلسفياً ، وفي آخر الرسالة نجدهم يقترحون تطبيق علم العدد في علوم مختلفة كالرسم والتأليف والطبخ والكيمياء والعقاقير .

وبعد الرسالة الأولى في علم العدد تأتي الرسالة الثانية في الهندسة التي يبدأ إخوان الصفا بوضع أسسها ودراسة فلسفتها فهم يقسمون الهندسة إلى حسية وعقلية ويقولون في ذلك بأن النظر في الهندسة الحسية يؤدي إلى الحذق في الصنائع العملية كلها . والنظر في الهندسة العقلية يؤدي إلى الحلق في الصنائع العلمية لأن هذا العلم هو أحد الأبواب التي تنودي إلى معرفة جوهر النفس التي هي جذر العلوم وعنصر الحكمة . . . المخ . ثم يأتون على بيان عناصر الهندسة الحسية والعقلية ، فيشرحون الفرق بين يأتون على بيان عناصر الهندسة الحسية والعقلية ، فيشرحون الفرق بين الخطوط والسطرح الحسية والعقلية ليتوصلوا إلى فلسفة الرياضيات وحقيقتها الانتولوجية . فوجود الهندسة عندهم هو وجود في جوهر الجسم أو جوهر النفس وهي لها كالهيولي وهي فيها كالصورة التي انتزعتها القوة المفكرة من الحسوسات .

وغرض العلوم الرياضية عندهم هو أن ترتاض أنفس المتعلمين بأن يأخذوا صور المحسوسات عن طريق القوى الحساسة وتصورها في ذاتها بالقوة المفكرة.

#### ابن الهيثم والهندسة

ومن الحديث عن الهندسة عند إخوان الصفا ننتقل إلى الحديث عن الهندسة عند ابن الهيم . إن دراسة ونقد ابن الهيم لعناصر إقليدس في رسالتين خصصها لهذا الغرض قادته إلى تعريف جديد لمفهوم المتوازيات أدى إلى الوصول إلى المسلمة الخامسة وبرهانها أو كان لعمله ذلك تأثير كبير في الهندسة الحديثة لأنه مهد الطريق الذي سلكه رياضيو

القرن النامن عشر فيا بعد . وقد لاحظ العالم الروسي الكبير يـوشكيفش في كتابه الشهير عن الرياضيات عند العرب أن ابن الهيئم حينا بـرهن مسلمة إقليدس الخامسة وطلب سحبها من قائمة المسلمات اقترح الفرضية القائلة إن الخط الذي يقطع أحد ضلوع المثلث ولا يمر بالرؤوس يقطع لا محالة ضلعاً آخر ، ولقد استخدم هـذه الفرضية العالم الرياضي موريز باش عام ١٨٨٧ م كنظرية هامة في الهندسة حينا وضع أسساً رياضية جديدة تعتمد على المنطق وليس على الإحساس البديهي وكان ذلك تمهيداً لدراسة الهندسة السلاإقليدية تحت لـواء المنطق الرياضي .

فالمنطق الرياضي يسمح بدراسة هندسات مناقضة للتجسربة بل ومتناقضة مع بعضها لخدمة غايات معينة ألا وهي دراسة مقارنة للمسلمات المذكورة وبحث خواص كل منها على حدة .

واحب ان ألفت النظر أخيراً إلى مسكانين ذكر فيها أشر للمنسطق الرياضي عند العلماء العرب: المكان الأول هو إشارة عند العالم ستركين في مؤلفه الشهير تاريخ الخطوطات العربية \_ ناسباً مبادئ المنسطق الرياضي إلى المفاراي ولقد عجزت عن العثور على هذا الأثر. والمكان الثاني هو تنويه الدكتور إبراهيم مسدكور في مقدمته لكتاب الشسفا (المنطق) لابن سينا \_ أن الجبر الفلسفي \_ كما سماه المؤلف \_ الذي استعمله ابن سينا في رسالته النيروزية سبق به جبر المنطق عند راسل وكوتوراه وتبين لي بعد مراجعة المقالة الآنفة الذكر عدم صحة ذلك الزعم. لكننا نستطيع أن نقول إن ما فعله ابن سينا إنما هو أشبه بالرياضيات اللغوية mathematical linguistics منه بالمنطق الرياضيات.

ولا أحب أن أترك القارئ فريسة لظن خاطئ عن كهال معلوماتنا عن دور العرب بالتفكير في أسس الرياضيات والمنطق الرياضي بمعناهما الحديث بل العكس هو الصحيح ، وأهيب بالعلماء والمستشرقين بالجد والبحث في هذه الطريق التي لا تزال في أولها ، وليكن حافزنا وداعينا أهمية هذه العلوم المتزايدة على النطاق العالمي وفي المؤتمرات الدولية .



بقام : د . نسبیل راغسی

عندما نتمعن في فكرة الصنعة الشعرية بأسلوب تحليلي وموضوعي ، سنكتشف أن الشعر في حقيقته لا يكون نوعاً من الصنعة ، لأن هذا يعني أن الشاعر يجب أن يحصل على نوع من التخصص الحرفي الذي ينشد نفس المهارة التي يمتاز بها الصانع الذي يدرك كل أبعاد صنعته عن طريق خبرته الشخصية ، وكنتيجة لمشاركته في تجارب الآخرين النين النين تتلمذ على أيديهم ، ولكن المهارة الحرفية التي يحققها لا يمكن أن تجعل منه فنانا ، لأن الحرفي يصنع بينا الفنان يولد ، والدليل على ذلك أن بعض القصائد الراثعة والجيدة قد كتبت وما زالت تعتورها بعض العيوب في التكنيك . ومع ذلك ظلت من القمم الشاهقة التي يجب على كل شاعر مبتدئ أن يتذوقها ويفهمها حتى يشت لنفسه السطريق على كل شاعر مبتدئ أن يتذوقها ويفهمها حتى يشت لنفسه السطريق

الصحيح، بل إننا نستطيع القول بأنه من النادر وجود القصيدة الكاملة التي لا يستطيع أي ناقد في أي زمان أن يجد فيها ثغرة في التكنيك.

وقد يحدث العكس في الشعر عندما تكتشف أن أعظم منهج حرفي مكتمل سوف يعجز عن إنتاج أعظم القصائد إذا كانت الطاقة الشعرية عند الشاعر ما زالت ضعيفة ومتهافتة ، ولكن نعود إلى القول بأنه لن يتم ابداع أية قصيدة دون اعتاد على قدر معين من المهارة والصنعة . وهذا القدر المعين يختلف طبقاً لطبيعة مضمون كل قصيدة وطبقاً لتنوع الأجزاء التي تتألف منها هذه القصيدة ، ولذلك كلما تمكن الشاعر من الصنعة كان هذا سبباً في جودة توصيل القصيدة إلى القارئ ، وما نسميه بالموهبة الشعرية لا يعني مجرد الإلهام الهابط على الشاعر في حالة من حالات

النشرة اللارعية ، ولأن الموهبة الشعرية تحتاج إلى قدر من الصنعة حتى تبرز في أحسن وأجمل صورها .

#### الصنعة الشعرية

وإن كان هناك ما يسمى بالصنعة الشعرية ، فلا يعني هذا أن الأعمال الشعرية بمكن أن ينتجها أي إنسان يبذل جهداً عملياً في سبيل تعلم أصولها ، فإن كانت الصنعة شريطاً ضرورياً لإنتاج الشعر الجيد ، إلا أنها لا تعد وحدها كافية لإنتاج هذا الشعر الجيد . وفي هذا يقول جورج كولنجوود :

«في قصيدة لين جونسون يبدو لنا قدر كبير من المهارة الحرفية ، وقد يقوم ناقد باستعراض براعته ومهارته بتحليل ما تتضمنه القصيدة وهو عمل لا يخلو من فائدة محققة \_ من أنماط محكمة ومبتكرة في الأوزان والقافية ، وأنغام متوافقة ومتنافرة ، ولكن بن جونسون ليس شاعراً عظياً لمجرد مهارته الحرفية في اصطناع مثل هذه الأنماط الشعرية ، بل إن عظمته الحقيقية تكمن في رؤياه التخيلية لا لهة الشعر أو شياطينه ، وكانت عملية تجسيدها جديرة باستغلال مهارته ، كما أن دراسة الأنماط التي اصطنعها يستحق منا كل تقدير في سبيل متعتنا » .

وبمعنى آخر ، فإن كولنجوود يؤكد لنا أن الصنعة الشعرية يجب أن تكون مساوية تماماً للموهبة الشعرية ، بحبث تساعدها وتساندها وتحميها من الدخول في طرق مسدودة أو بعيدة حتى تصل إلى القارئ وهي في أحسن حالاتها المتجسدة ، ولو كان بن جونسون فاقداً للموهبة الشعرية التي أسماها كولنجوود بالرؤيا التخيلية ، لما نفعته مهارته الحرفية على الإطلاق ، وقد طبقت الشاعرة والناقدة إديث سيتويل في كتابها وملامح الشعر الحديث « هذا المنهج على أشعار ت ، س ، إليوت ،

وقالت إن مهارته الحرفية قد بلغت شأواً بعيداً. ومع ذلك فقد ظل مخلصاً للطاقة الشعرية بحيث لم يقتلها وسط قبود الصنعة ، إذ إنه وضع الصنعة في خدمة الموهبة وليس العكس. وعندما قارنته إديث سيتويل

بشعراء معاصرين له اكتشفت أنهم بمتازون عنه بوعيهم المطلق بالمهارة الحرفية ، ومع ذلك فقد ظلوا أدنى منه درجات ودرجات في المرتبة الشعرية ، لأنه مها بدا من ضرورة توفر المهارة الحرفية عند الشاعر ، فإنه لن يعد شاعراً إلا إذا تساوت المهارة بفنه .

وبمعنى آخر يجب أن تكون مساوية تماماً لشيء يستخدم في خدمة الموية ، وهذا ما يقصده ت.س. إليوت بقوله :

« إن الشاعر الجيد يعرف متى يكون واعياً ومتى يكون لا واعياً ، فالصنعة الشعرية تتطلب الـوعي الـكامل بالتقاليد

السابقة وأصولها ، بينها الموهبة تتطلب درجات مختلفة من اللاوعي حتى تتدفق القصيدة بأسلوب طبيعي وتلقائي ، ولكنه في نفس الوقت عاط بوعي الشاعر بفنه . من هنا كانت المعادلة الصعبة في النقد الحديث».

وعندما نقول بأنه يتحتم على الشاعر أن يمتلك ناصية حرفته الفنية ، فمعنى هذا أن يقوم بمهمة مشابهة في طبيعتها لتلك التي يقوم بها الصائع ، ولكن هذا لا يعني أن الصلة بين هذه المهارة الفنية في حالة الشاعر وسين إنتاجه الشعري عائلة للصلة بين مهارة النجار وإنتاج الكرسي ، فالمقصود

من مهارة الصانع معرفته الواعية تماماً بالوسيلة الضرورية لتحقيق غاية معلومة ومحددة مسبقاً، وتعني أيضاً مهارته في الإلمام بكل إمكانات هذه الوسيلة. فالنجار الذي يقوم بصناعة كرسي، يظهر مهارة حرفية عندما يعرف جيداً المواد والأدوات التي يحتاج إليها لصنع الكرسي، وعندما يقدر على استخدام هذه الأدوات والمواد بطريقة تساعده على دقة إنتاجها طبقاً للمواصفات المسبقة المطلوبة منه، والأداة التي يستعملها الصانع في

صناعة الكرسي هي نفس الأداة التي يستعملها في صناعة أي كرسي آخر، ونفس الوضع بالنسبة للهادة التي لا تتغير، أما في الشعر فالوضع مختلف تماماً، لأن الأداة والمادة تختلفان من قصيدة إلى أخرى طبقاً لطبيعتها الشعرية، بل إن الأداة والمادة يصيران شيئاً واحداً بحيث يصعب الفصل بينها ومعرفة أحدهما من الأخرر. بينا الأداة في صناعة الكرسي

إذا كانت الصنعة شرطاً ضروريًا لانناج الشعرالمجيد، الا أنها لا تعدوحدها كافية لانتاجه في الشعرال ومع ذلك فإن الموهب الا الشعرية الشعرية الشعرية ومع ذلك فإن الموهب الا الشعرية الشعرية الحسن مروها.

محددة ومنفصلة عن المادة ، لأنها تفرض نفسها فرضاً عليها ، وتحدد لها الشكل الذي ستتخذه بطريقة مسبقة .

#### التجربة الشعرية

والشاعر لديه تجارب معينة في حاجة إلى تعبير وهو يضع في ذهنه دائماً إمكانية ظهور قصيدة يعبر فيها عن هذه التجارب، وبعد ذلك يتطلب اصطناع القصيدة بوصفها هدفاً لم يتم بعد محارسته بعض قدرات ومهارات معينة تمثل الصنعة الشعرية، ولا يبدأ الشاعر في كتابة القصيدة إلا عندما تتوافر لديه تجربة في حاجة إلى التعبير في شكل قصيدة، ولكن اعتبار هذه القصيدة غير المكتوبة غاية، وصنعة الشاعر وسيلة لتحقيقها نظرة ضيقة وقاصرة إلى طبيعة الشعر كقن، لأن هذا يعني أن الشاعر قبل أن يشرع في كتابة القصيدة يعرف ويحدد مواصفاتها ينفس الطريقة التي يتبعها النجار عند معرفة مواصفات الكرسي الذي بصدد صنعه. وإن كانت هذه

القاعدة تنطبق دائماً على الصانع فإنها تنطبق أيضاً على الشاعر في الحالات التي تكون فيها القصيدة عمل صنعة كذلك، ولكنها لا تنطبق بأية حال من الأحوال على الشاعر الفنان الذي يمر بالمعاناة الشعرية في أثناء كتابة القصيدة، وهي المعاناة التي يفتقدها النجار أثناء صناعة الكرسي، لأن كل شيء واضح ومحدود وموصوف مسبقاً، أما الشاعر فإنه يكتشف ويخذف ويضيف في حساسية مرهفة للغاية ولا يستريح من هذا العبء إلا بعد الانتهاء من كتابة القصيدة. وأحياناً لا تكون لدى الشاعر أية فكرة عن التجربة التي تتطلب تعبيراً، إلا بعد انتهائه من التعبير عنها وتجسيدها في قصيدة، فإن ما يرغب في قوله لا يتمثل أمامه غاية محددة تبتكر الوسائل والأدوات لتحقيقها وإخراجها إلى الوجود، فالغاية لا تتبين إلا بعد أن تتشكل القصيدة في ذهنه أو على الورق.

والصنعة الشعرية ليست بجرد القدرة التي ينشى بواسطتها النساعر صيغاً من الكليات أو الايقاعات ، لأن هذه المهارة لا تزيد عن تلك التي يستخدمها الصانع في تحقيق غاية سبق تصورها اعتاداً على وجود وسائل مناسبة ، والصيغ الشعرية شيء حقيقي ومهم ، والقدرة التي





يعتمد عليها الشاعر في تكوين هذه الصيغ أمر جدير بعناية الناقد وتحليله الموضوعي، ولكننا إذا صممنا على اعتبار هذه القدرة نتيجة واعية لوسيلة ترمي إلى تحقيق هدف واع، فإننا نكون قد حطمنا ملكة الإبداع في الشعر التي تعد المصدر الأساسي والأول للشاعر،

فاللاوعي نخزن ضخم لكل المواد الخام التي يشكلها وعي الشاعر في شكل قصائد، ونحن لا ندري سوى القليل جداً عن العمليات المعقدة التي تدور في ذهن الشاعر ووجدانه حتى تخرج إلى النور على هيئة قصيدة، لان هذه العمليات تختلف من شاعر إلى آخر، ومن ثم لا نستطيع أن نقرر معاييراً معينة ومحددة عن الكيفية التي تستحيل بها آلاف الصور والأصوات والآلام والأفراح التي يزخر بها لا وعبي الشاعر إلى ذلك الكيان الكلي النابض بالحياة والذي يؤلف القصيدة الكاملة. ولكننا نستطيع أن

لحكم على القصيدة من خلال منطقة الوعي عند التاقد الذي يجب أن يكون واعيا دائماً لك جزئيات الشكل الحي الذي تتقمصه القصيدة، وهنا يكن الفارق الأساسي بين الشاعر والناقد، الأول ينتقل من مرحلة اللاوعي إلى الوعي حتى يخرج القصيدة إلى الوجود بينا الثاني يحاول أن يطل من منطقة الوعي على منطقة اللاوعي.

ويمعنى آخر يحاول تحليل التوازن الدقيق بين الموهبة والصنعة ، أو بين المادة والأداة ، أو بين المضمون والشكل . ولكل فنان المادة الخام التي يصوغ منها أشكاله الفنية . فالمثال يستخدم الحجر بينا يتعامل المصور باللون والخط، وهذه مواد خام لا يستعملها الناس كثيراً في حياتهم اليومية ، أما المادة الخام التي يعتمد عليها الشاعر فهي اللغة ، واللغة بطبيعتها الوسيلة الأساسية التي لا يستغنى عنها في الانصال بين الناس في حيامهم اليومية والمادية وبدونها يتعذر تحقيق الأغراض العملية للإنسان ، ولذلك فإن الشاعر عندما يستخدمها في تشكيل صوره وبناء قصيدته ، فإن مهمته تزداد صعوبة ووعورة إذا ما قورنت بمهمة الفنان التشكيلي الذي يتعامل باللون والخط، لأن الشعر إذا أراد أن يكون فناً لا بد أن يغير في نوعية اللغة حتى ترتبط بالموسيق التي تتقيد بايقاعات يغير في نوعية اللغة حتى ترتبط بالموسيق التي تتقيد بايقاعات متجسدة في لغة ما بين اللغات الإنسانية وفي نفس الوقت لا يمكننا أن ننكر عنصر التوصيل الذي تحتوي عليه القصيدة .

وعنصر التوصيل لا يقتصر على إيصال بعض المعاني \_ كها نجيد في خطبة أو مقالة مثلاً \_ ولكنه يحرك الخيال عند المتذوق بحيث يدخله في تجربة نفسية تعيد تنظيم إحساساته في شكل جمالي لم يسبق له القتع به، والمعنى الشعري لا يكمن فقط في الفكرة بل يكتمل عن طريق الصوت والايقاع ، فالكلمات ليست مجرد أدوات توصيل لمعان مجردة لا علاقة لها بتجارب نفسية ، بل إن ما تعنيه قد يكون له من السحر ما لكلمة «حبيبتي » مثلاً أو له من التنفير ما لكلمة «كابوس».

وليست المسألة مقتصرة على أن لكل كلمة المدلول الخاص بها ، بـل تتفرع وتتشابك إلى ما لا نهاية حسب السياق الذي ترد فيه هـذه الكلمة

بحيث ترتبط بملايين المعاني والصور التي تحيل كل قصيدة إلى عمل فني متعارف عليه ؛ ومن هنا كان اصطلاح النقاد بأن كل قصيدة تختلف عن الأخرى اختلاف بصيات الأصابع ، فاللغة في الشعر ليست مجرد معان مجردة بل يضاف إليها الأصوات الموسيقية والآثارات الوجدانية ، ولا بد أن يكون التفاعل عضوياً بين الجوانب الثلاثة حتى يرتفع التشكيل الشعري إلى مستوى القصيدة المتكاملة الحية .

#### صياغة الكلهات

ويقول الناقد سائتيانا إن الشاعر هو صائغ الكلمات الذي يحيلها من عجرد حروف متتابعة إلى نبض حي يستولي على إحساسات القارئ عن طريق الصفات الحسية لصوت الكلمات وايقاعاتها . وفي بعض الأحيان يغرم الشعراء بالايقاعات إلى الحد الذي يستغنون فيه عن المعاني التقليدية بحيث تتحول القصيدة إلى قطعة موسيقية مكتوبة بالكلمات كما كان الشاعر الإنجليزي سوينيرن يفعل في بعض قصائده .

ويقول الناقد إروين إيدمان إنه من الممكن تصور فن شعري له ما للعهارة التجريدية من خصائص تختار فيه أصوات الحركة والسكون باسلوب مثير حتى لتصبح عديمة المعنى التقليدي وإن استهوت السمع وملكت الحس كها تخلب اللب الألوان التي تغطي السجاجيد الفارسية مثلاً. وهناك شعراء، كها أن هناك قراء، تصل قوة سمعهم إلى هذه الحساسية الخارقة للعادة التي تجعل للصوت نفس الإغراء الذي يحسه الأشخاص الذين يمتازون بقدر وافر من الحب تجاه المرثبات كلون ورقة من أوراق الشجر أو مجبرة، وقد أبدى أحد الأجانب الذين لا يعمرفون اللغة الإنجليزية لدى استاعه إلى قصيدة شعر بالإنجليزية أنه لم يفهم كلمة واحدة، ولكن كانت هناك بعض الايقاعات الصوتية التي أشارت حسه الموسيق وود لو أعاد الشاعر قولها مرة أخرى، وفي هذا يتفق إيدمان مع الشاعر الفرنسي مالارميه عندما يقول: «إن القصيدة لا تتألف من أفكار بل من كلهات».

ولكن ليست صياغة الكلبات هي كل وظيفة الشاعر، وأيضاً فإن ترتيب حروف السكون والحركة ترتيباً فنياً ليس هو كل التأثير الشعري الذي يراد عمارسته على القارئ، فاللغة تشبه الموسيق على نحو آخر أكثر من مجرد اقتصارها على إيقاعات تشبه نغبات الموسيق القائمة بذاتها في عزلة، وإذا كانت النغبات الموسيقية بمفردها ليست هي السمفونية أو الكونشيرتو أو السوناتا، فكذلك الايقاعات القائمة بذاتها ليست هي القصيدة حتى لو كانت مصقولة وجميلة في حدد ذاتها، لأن لغة الشعر تتألف من ايقاعات متناسقة ومتناغمة بالضرورة ومؤثرة ومتأثرة في نفس الوقت. وعلى الشاعر أن يطوع هذه المقاطع والايقاعات القائمة بذاتها حتى تنصهر داخل كل متكامل يسمى بالعمل الشعري.

ونجاح الشاعر أو فشله يتوقف على مدى سيطرته على هذه المقاطع والايقاعات ومدى هضمه واخضاعه لها مجيث تفقد شخصيتها المسيزة

وتتحول إلى خلية جديدة رحية في جسم القصيدة. ويناء على ذلك فإن ايقاع الشعر هـو الأداة الفنيـة والسيكولوجية الـتي يستغلها الشاعر في السيطرة على الحس عنـد القارئ واخضاعه لمشيئته كما يفعل المنوم المغناطيسي.

#### الصناعة وليس التعبير

والقصيدة في حد ذاتها لا تعبر عن شيء بقدر ما تعبر عن نفسها . فعملية التوصيل مجرد وسيلة إلى هدف يكمن في عملية الصناعة نفسها . وفي هذا يقول 1 . 1 . وتشارد ز إن أول شيء يهم الشاعر هو أن يجسد في نتاجه التجربة المعينة التي تتوقف عليها قيمة هذا النتاج فيجعله معادلا للتجربة مجيث يمثلها أصدق تمثيل ، وفي حالات معقدة يشغل هذا الاهتام كل فكر الفنان مجيث أنه لو شتت انتباهه وعنى بالتوصيل كان لذلك أسوأ الأثر على كيان القصيدة . واللغة هنا هي أداة الشاعر في تجسيد التجربة مجيث لو فشل الشاعر في تطويعها ، فإنه يفشل بالتالي في اصطناع عمل شعري له من الخصائص والملامح ما يساعد على التعرف عليه وسط آلاف الأعيال الشعرية الأخرى ، ويقول ت . س . إليوت : «إن الموسيلة الوحيدة للتعبير عن الوجدان في الشعر تكمن في ايجاد معادل موضوعى له ع .

#### الايقاع والحياة الإنسانية

والعلاقة الحية بين الشعر والحياة تكن في الايقاع، فالطبيعة السيكولوجية والفسيولوجية والبيولوجية للحياة ذاتها تتمثل في خفقة القلب وفي عملية التنفس المنتظمة، وهذا ما يفسر استعداد الخيال الإنساني والأذن البشرية للتأثر بالايقاع.

وهذا يؤكد أن التجرية الإنسانية يمكن أن تنتقل من القصيدة إلى القارئ عن طريق الايقاع وحده ، بحيث تتراجع اللغسة التقليدية الموصلة للمعاني إلى الخلفية ، فالايقاع في الشعر لغة موسيقية تمهد الجو الشعري الخالص الذي يلتق الشاعر فيه بالقارئ ، والذي يفصح فيه الشاعر عما يجب عليه أن يقوله ، وعلى هذا فاللغة في القصيدة ليست نقلاً لفكرة بقدر ما هي تجسيد لحلم أو حالة نفسية أو رؤيا .

لذا كانت عملية الابداع الشعري في نهاية الأمر إبداع كلي وكائس عضوي في ذاته ، يمكن أن يعيش في استقلال تام مدة طويلة في أعياق اللاشعور عند الشاعر ، ويتمثل وجوده في ذلك الحلم الجميل المتناسق الذي يرسخ فوق صفحة من كتاب ، ونقون يرسخ لأن التناسق الذي ينتج عن تطويع الشاعر للأداة اللغوية هو المثل الأعلى للكمال الذي تهدف إليه الإنسانية التي تعاني من النشت والضياع والتفتت ، وتطويع الأداة اللغوية لا بد أن يتمثل في الهارمونية البديعة بين المقاطع القائمة بذاتها والايقاع الخاص بالكلهات والمعاني المرتبطة بها بحيث لا نشعر بأية فجوة بين هذه الشرايين الحيوية الثلاثة .

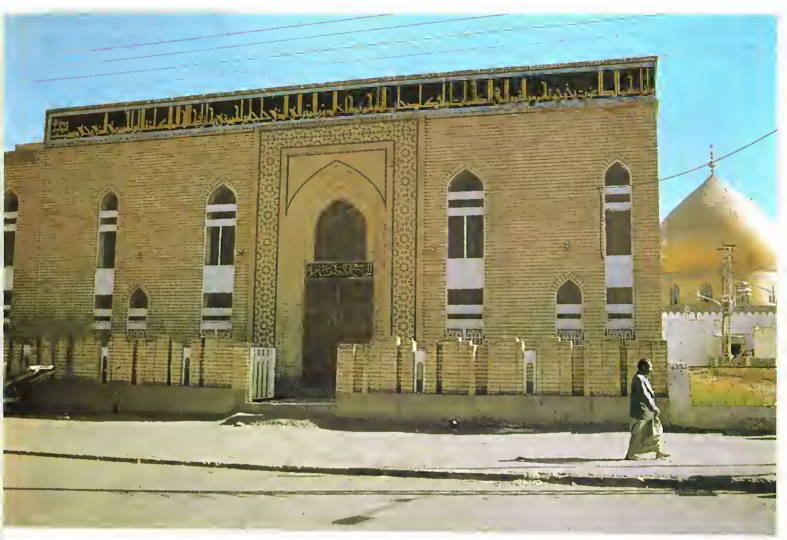
# المالات المالا

#### بقلم : عبد الجبار محمود السامرات

سامراء مدينة ناريخية من أجمل مدن العراق حالباً . . كان الخليفة العباسي الشامن المعتصم بالله قد أنشأها لتكون عاصمة لأكبر إمبراطورية إسلامية بدلا من بغداد في بداية القرن الشالث للهجرة ، المصادف للقرن التاسع للميلاد . وتوسعت هذه المدينة في زمن المتوكل – الخليفة العباسي الشائث – حتى صارت مدينة كبرى ، وصار لها صدى واسعاً في أطراف العالم .







★ الواجهة الرئيسية للمعهد الإسلامي في سامراء ★

واستطاعت سامراء في غضون نصف قرن كعاصمة للخلافة ، أن تحتل مركز بغداد في كل شيء : في السياسة والتاريخ والعمران والفن والعلم والأدب .

وقد قامت هذه المدينة ، بشهادة المصادر القديمة والحديثة ، وبروصة عدد من آثارها الشاخصة ، بدور خطير في الحضارة الإنسانية ، ونهيأ لها أن تمد بعض المدن الإسلامية \_ومنها بغداد\_ بما اشتهرت به من نماذج رائعة في روائع الفن والعمران .

غير أن بغداد ، استعادت نفوذها السياسي لتصبح عاصمة الدولة العباسية مرة ثانية . وقد حصل ذلك قبل أن تبلغ سامراء العبام الخامس والخمسين من عمرها ، فكانت أقصر المدن في التاريخ عُمراً ، ولم تجد بعد هذا التحويل من يعني بها ويجدد شبابها ، فاندثر الكثير من معالمها ومالت نحو الانكماش إلى أن أطل العصر الحالي ، وأشرف العراقيون على فجر نهضتهم فوجدوا المدينة وهي توشك أن تفقد البقية الباقية من كيانها العباسي السامق . . وإذ ذاك أسرعت الأبدي البناءة لتحفيظ همذه المدينة من عوادي الخراب .

عِلَةَ الْقَيْصِلُ الْعَلَدُ (٤٠) ص ٣٦

#### أسماء المدينة

تشير المراجع الناريخية والبلدانية إلى قدم (سامراء) وإلى توغلها في أعراق العصور السحيفة. فقد قيل: إنها بنيت من قبل «سام بن نوح»، ودعا أن لا يصبب أهلها سدوء، فنسبت إليه وسميت (ساميرا).

وقبل: إن هذا الاسم أطلق على موضع يقع بين قريتين كان (سام بن نوح) بتردد إليها، ويسمى بالفارسية (سام راه) أي «طريق سام».

وقيل : جاء سام إلى هذه البقعة لما خرج نوح من السفينة فبـنى فيهـا مدينة وقال : هذا وسط الدنيا فقيل : (سام واء).

وقيل: إن اسمها ورد في الكنابات البابلية باسم «سيمورم» أو «سومورم». وقبل: إن هذا الاسم بعود إلى أصل آشوري وهو «سرمارتا» Su-ur-mar-ta نحرنه العرب إلى (سُرٌ مَن وأى) و (سامراً).

وذهب بعض المؤرخين إلى أن اسمها بالأرامية (سامرا).

وقيل : إنها سميت بـ وسر من رأى ، من السرور والسرؤية ، بـالاستناد إلى مـــا

وصلت إليه من الازدهار والحضارة وما اتصفت به من لطاقة المناخ وكثرة المياه وجودة التربة .

وقیل: إن اسمها قد اختصر من اسم آخر عرفت ب عند اکتال عمرانها وازدهارها وهو (سرور من رأی) فلها خربت وتشوهت خلقتها واسترحشت سمیت (ساءً من رأی).

#### حضارة سامراء القديمة

أثبتت التنقيبات الأثرية في اطلال سامراء أن موضعها كان آهلاً منذ أدوار منا قبل التاريخ من الألف الخامس قبل الميلاد ، إذ إنه وجد دور حضاري من عصور ما قبل الناريخ عرف باسم و دور ثقافة سامراء يمتاز بصناعة من الفخار وجدت نماذج منه في الحفر الذي أجراه الأستاذ هرتسقيلد الآثاري الألماني في مقبرة من هذا العهد تقع بين بقايا القصر العباسي (بيت الخليفة) والسسن الصحري الذي بنيت عليه المدينة العباسية وسر من رأى ، على بعد نمو نصف ميل جنوب دار الخليفة أي ودار العامة ،

#### 🖈 صورة من الجو لملوية سامراء 🖈



وعثر على موضعين من هذه الحضارة أحدهما في شمال المقبرة المذكورة ، والآخر إلى الجنوب على ضفة نهر دجلة شمال القائم في موضع يسمى وتل الصوال ، .

كيا وجد تمثال في والاصطبلات، يرجع عهده إلى عصر فجر السلالات (٢٥٠٠ ق. م) ما يدل على وجود مستوطن قديم من ذلك العهد.

والمرجع كثيراً أن موضع سامراء مشنق من اسم مستوطن قديم عرفه الأشوريون والبابليون باسم «سومورم» Surmurim أو باسم «سورمارتا» -Su . ur-mar-ta

ولقد أجربت أعيال التنقيب الأركبولوجي في سامراء من قبل المدكتور هرتسقيلد في موسم ( ١٩٣٠ – ١٩٣١ م) ضمن نطاق المقبرة التي كانت قد ظهرت للعيان في بقعة شبه الحاوي المطلة على نهر دجلة والواقعة في القرب من شريعة باب الناصرية شمالي سامراء الحالية ، على مسافة ميل واحد من بيت الخليفة جنوباً ، وذلك نتيجة تنقيب سابق كان الدكتور هرتسفيلد قد قام به في سنة (١٩٩٢ – ١٩٩٣ م) ، فثبت في نهاية تلك الأعمال أن كلا من القبور والفخار المصبوغ الذي وجد فيها يعود إلى أزمان الدور الحجري المتأخر أو العصر المنبوليثي) ، وربما كان يمثل نوعاً من ذلك الفخار الذي يعود إلى الإيرانيين الذين عاشوا في عصور ما قبل التاريخ . وقد عرف العصر الذي تعود إليه مقبرة سامراء هذه به ( عصر حلف ) ( ١٠٠٠ – ١٥٠٠ ق م ) ، المفخورة وبرقي اشكالها وتعدد الوانها .

وعلاوة على هـ أه الأنواع الفخارية ، فقد ترك لنا أهل (حضارة حلف) دمى من الطين المشوي غريبة الصنع من الحروز المتقوشة ، وأول نوع من الحتوم المنبسطة . ويستدل من القطع المعدنية الصغيرة القليلة أنهم كانوا في بدء معرفتهم بالمعدن .

#### سامراء في العهد الساساني

وعرفت منطقة سامراء في أيهام السهاسانيين باسم (الهرهان). وكانت موضعاً مهاً في العهد الفارسي. وقد التق فيها الجيش الساساني بالجيش الروماني بعد مقتل الامپراطور جوليان في عام ٣٦٣م، وتراجع الجيش الروماني، ودوّن أخبار هذه المعركة المؤرخ الكاتب الرومي (أهيائس مرقلائس) في رحلته، وكان قد رافق الحملة على بلاد الفرس في عهد الملك وسابور الشائي، المعروف بذي الأكتاف.

ومن المواضع المشهورة في أيام الساسانيين موقع (السكرخ) الذي ينسب إلى الملك الساساني فيروز بن بلاش بن قباذ ، وقد ورد هذا الاسم أيضاً في اخبار حملة جوليان .

كيا أن جملة من أنهار الري تعزى إلى الساسانين، ومنها القاطول الكسروي، الذي يمتد من دجلة عند بلدة «الدور» جنوباً إلى نهر ديالى عند «بعقوبة».

#### أيام الخلافة العباسية

#### أ \_ في عهد المعتصم:

عزم الخليفة المعتصم بالله بن الرشيد، وهو شامن خلفاء بسني العباس ( ٨٣٦ه - ٢٧٧ه / ٨٣٣ م)، على هجر العاصمة بغداد لأسباب عديدة، فمنهم من يرى أنها ابتنيت لتكون متنزهاً للخليفة، يلجأ إليه ويبتعد عن الغوغاء ومنهم من يرى أنها ابتنيت لتكون حاضرة جديدة لأكبر إمبراطورية في العالم، حتى أن بناءها قد أثر على بغداد تأثيراً عظياً من حيث الحضارة والتجارة، ومنهم من يرجع ذلك إلى

سبب ديني ، إذ إن الخليفة المعتصم كان يناصر أهل مـذهب الاعـتزال ، ممـا حـدا بمسلمي بغداد إلى التذمر وعدم الارتياح منه .

ويذكر الطبري سبباً آخر لعزم المعنصم على الابتعاد عن بغداد، ذلك أن الجند شغبوا حين بويع له بالخلافة، فطلبوا العباس بن المأسون ونادوه بالخلافة، فأرسل المعتصم إلى العباس فبايعه هذا وأسكت الجند.

وعند ذلك طلب المعتصم إلى وزيره أحمد بن خالد أن يشتري لـ بناحية سامراء موضعاً لبيني فيه مدينة ، لأنه يتخوف أن يصيح الحربية صيحة فيقنلـون غلمانه ، ولكي يكون فوقهم ، فإن رابه منهم ريب ، أتاهم في البر والبحر حتى ياتي عليهم .

وأما السبب الذي يكاد يتفق فيه المؤرخون ، فيرجع إلى كثرة جيوش المعتصم من الاتراك ، وإن اختلفوا في عِدَّة أفراد هذه الجيوش ، فمنهم من أوصلها إلى سبعين ألفاً ، ومنهم من جعلها ثمانين ألفاً ، وذهب آخرون في تصدادها إلى (٢٥٠) الفاً وكان أولئك الاتراك عجماً جفاة يركبون الدواب فيتراكضون في طرق بغداد وشوارعها ، فيصلمون الرجل والمرأة ، فكرههم أهل بغداد وضافوا بهم ، فكانوا يقتلون بعضاً ويضربون بعضاً وتذهب دماؤهم هدراً ، فشكت الاتراك ذاك إلى المعتصم من جهة ، كما شكا إليه أهل بغداد ما كانوا يلاقونه من أذى الأتراك من جهة أخرى ، حتى بلغ بهم الأمر أن طلبوا من الخليفة أن يخرج عنهم بجنده وإلا حاربوه و بسهام الاسحار ، فثقل ذلك على المعتصم وعزم على الحروج من بغداد .

وقد يكون من الأسباب التي أدت بالمعتصم إلى اتخاذ سامراء مقراً لـ (أي عاصمة)، أنه كان رجلاً يميل إلى الروح العسكرية، وقد اتخذ له جيشاً كثيفاً أغلبه من الاتراك، كما تجمع لديه عدد كبير من الخيول، وهذه الجيوش اللجبة، والحيول الكثيرة بحاجة إلى مدينة جديدة ذات فضاء واسع يستطيع الخليفة أن يهم فيها الثكنات لجيوشه والاصطبلات وملحقاتها لخيول تلك الجيوش، وأن بغداد أصبحت لا طاقة لما باستيعاب هذه الجيوش وخبولها، إلى جانب ما كانت عليه من كنافة الحيان

ولعل من الاسباب أيضاً ما كان يدور في خلد المعتصم من تكوين طبقة خاصة نقية من الاتراك ، لتكون له سنداً وعوثاً في توطيد الحكم والقضاء على من تسول له نفسه الخروج على سياسته واتجاهاته . فوجد أن لا سناص له من اتخاذ مدينة جديدة تمكنه من تطبيق ما كان يعتزم القيام به .

وهذا ما حدث فعلاً ، فقد أفرد سعند تخطيط المدينة الجديدة له الأسراك عن قطائع الأسراك عن قطائع الناس جميعاً ، وجعلهم معتزلين عنهم لا يختلطون بقوم من المولدين ، ولا يجاورهم إلا الفراغنة . . . ثم اشترى لهم الجسواري فأزوجهم منهان ، ومنعهم أن يتروجوا ويصاهروا إلى أحد من المولدين إلى أن ينشأ لهم السولد فيتربح بعضهم إلى بعضى ، وأجرى لجواري الاتراك أرزاقاً قائمة ، وأثبت أسماءهن في الدواوين فلم يكن يقدر أحد منهم أن يطلق امرأته أو يفارقها .

ولم يكن اختيار المعتصم لموضع سامراء اعتباطاً ، وإنما كانت هناك عوامل كشيرة حبيت إليه هذا الموضع ، ودعته إلى تفضيله على غيره من الأماكن : فمن هذه العوامل :

#### ١ \_ الموقع الاستراتيجي:

كان الحزام المائي الذي يحيط بالمدينة قد أكسبها مركزاً استراتيجياً مهماً لم يتوفر لغيرها من المدن ولا سيها بغداد . وكان هذا الحزام يتألف من نهس دجلة الذي يسير بمحاذاة المدينة من أقصى شمالها إلى أقصى جنوبها من جهة الغسرب ، ومسن مجرى النهروان (مجرى الرصاصي أو القاطول الكسروي) الذي يتفرع من نهس دجلة من شبال المدينة متجهاً نحو تهر العظيم ، فيحيط بها من الجهتين الشيالية والشرقية ، ومن مجرى تهر القائم الذي يتفرع من نهر دجلة من جنوب سامراء ،

عِلْمُ الْقَيْصِلُ الْعَلَدُ (٤٠) ص ٣٨

ثم يلتق بمجرى الرصاصي قبل وصوله إلى العُظيم بقليل ، فيحيط بالمدينة من الجهة الجنوبية .

ويضع هذا الموقع الاستراتيجي سامراء في موقف مــــلاثم للســيطرة على الأجــزاء المختلفة من جميع الإمبراطورية .

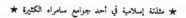
كها أن نهر (النهروان) بفرعيه ، يحف بموقع المدينة من جانبه الشرق ، ومكذا ، فليس هناك أدنى شك ، في أن كلا مسن تهسري دجلة والتهروان ، يمتحان هذا الموقع أهمية عسكرية عسظيمة ، وعلى وجه العموم ، فإن مياه هذين النهرين يؤلفان سوراً طبيعياً يجعل المدينة في مسوضع أسين .

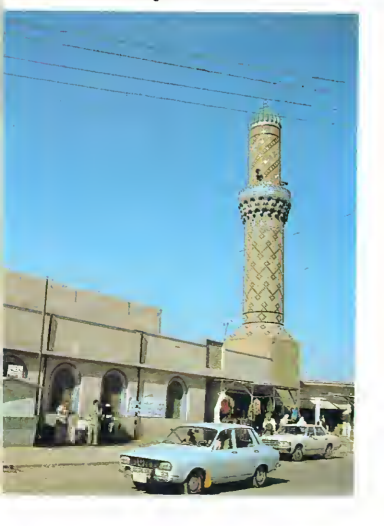
#### ٢ \_ الموقع الجغرافي

إن ارتفاع موضع سامراء ، قد وهب المدينة حماية ضد خطر الفيضال الذي يهدد مدينة بغداد كل عام ، وقد منح هذا الموقع ، المدينة سهولة الاتصال بكل من الاقسام الشيالية والجنوبية من العراق ، وكانت فائدته كبيرة جداً للأغراض السياسية والتجارية على حدر سواء .

#### ٣ \_ المناخ الملائم

وتميز مناخ المنطقة بلطافة الهواء ، لغزارة المياه ، بالإضافة إلى جودة التربة ، وبعد أن استقر رأي المعتصم على الموضع النهائي ، لإنشاء المدينة ، أمر بإحضار المهندسين فاختاروا عدة مواضع للقصور ، وصير إلى كل رجل من أصحابه بناء قصر وأقطع القواد والكتاب والناس ، وأعطاهم النفقات لبنائها ، ثم خط المسجد الجامع







★ الفبة الذهبية في مسجد الإمام على الهادي \*

وأشخص الفعلة والبنائين وأرباب الفنون ، وكتب في حمل سائر ما يحتاجه البناء من خشب ورخام وزجاج . وشقت الشوارع ، واختطت الأسواق ، وبنبست السدور ، وشبدت الفصور ، وأنشئت الحيامات والمرافق الاخرى ، وحفرت الانهار ، ونصبت الدواليب والدوالي عليها ، وحملت الغروس والنخيل من سائر البلدان . وكان ميلاد هذه المدينة في سنة (٢٢٠ه) أو (٢٢١ه) .

#### ب - في عهد المتوكل:

ثم تنابع الخلفاء بعد المعتصم يبذلون جهوداً عظيمة في توسيعها وازدهارها ، ولا سيا المتوكل ، الذي كان شغوفاً بالبناء ، عباً للعبارة ، سخياً بالمال . فلا غرابة إذا ما رأبنا عهده يتسم بطابع خاص به نستطيع أن نطلق عليه عصر العهارة وتشييد القصور . . . فاتسع البناء وازدهر ، واندفع الناس بنسيدون البيوت والفصور وكان ذلك مدعاة لارتفاع لمن الأرض ارتفاعاً عالياً ، ومن أشهر أبنية المتوكل في سامراء بناؤه المسجد الجامع في أول (الحير) في موضع خارج منازل المدينة .

وأشارت بعض المصادر العربية إلى أن الخليفة المتوكل رغب في ترك سامراء والبحث عن مكان آخر لبتخذه عاصمة للدولة العباسية . ولكن هذه المصادر لم تشرح لنا الأسباب التي دعت الخليفة المتوكل إلى اتخاذ مثل هذا القرار ، ولم بكن هذا القرار لتأكيد شيء يبقي ذكراه ـ وهي الرغبة الستي استحوذت على معلم

الخلفاء \_ إلا أنه نبع من رغبته في تثبيت مركزه، وهذا يظهر بوضوح في روابة لليعقوبي مسجلاً سرور المتوكل بعد انتقاله إلى (المتسوكلية) فقال: «الآن علمت أني ملك إذ بنيت لنفسي مدينة سكنها».

ويبدو أن الخليفة المتوكل كان بشبه أسلافه المنصور والمعتصم في رغبته الشديدة بالابقاء على ذكراه ، وتأكيداً بالابقاء على ذكراه ، وتأكيداً لنظرته هذه بنى (المتوكلبة) في موقع الماحوزة بعد عودته من دمشق في عام ٢٤٥ هـ (٢٥٩م) .

وبعد أن تم بناء (المتوكلية) انتقل المتوكل إليها وحاشيته ورجـال دولتــه وعــامـة الناس . . . وهجر سامراء .

ولأبي على البصير وصف حال سامراء المدينة العظيمة التي أنفقت عليها الأموال الطائلة وحالها البائس بعد أن تحولت السلطة والرعبة عنها، قصيدة طويلة منها:

إن الحقيفة غمير مما يتمموهم

فأخستر لنفسك أي أمسر تعسرة

أنكون في القــوم الــــذبن نــــأخروا

عن حظهم، أم في الذين نقدموا ؟

لا تقعلدن تلم نفسك حين لا

يجدي عليك نلسؤم ونسدم

عِلَة القبصل العدد (٤٠) ص ٣٩



★ الروضة العسكرية في سامرا. ★

اضحت قفاراً سُرُّ من را ما بها للقطع به مناحقهُ للا للقطع به مناحقهُ تبكي بطاهر وحشة وكانها إن لم تكن تبكي بعين تسجمُ كانت معاداً للعيون فاصبحت عطة ومعتبراً لمن يتوسمُ

ولكن المدينة الجديدة (المتوكلية) لم نكن بالمدينة الناجحة أو الملائمة لحياة السكان، ذلك أن الذين أشرفوا على مهمة إيصال الماء إليها لم يكونوا على خبرة واسعة وإمكانية وافرة، فجاءت النتيجة على عكس ما كان يرغب المتوكل والناس جميعاً، بسبب فشل مشروع النهر وعجزه عن تأمين إيصال المياه إليها في موسم الصيف.

وقد أقام المتوكل في المدينة الجديدة حوالي تسعة أشهر ثم قتل في شوال سنة سبع وأربعين وماثنين للهجرة في قصره ( الجعفري ) على يد (باغر الـتركيع) وأصحابه الأتراك .

وتقع آثار (المتوكلية) على بعد عشرة كيلومترات شمال مدينة سامراء، من آخر البناء الذي في الموضع المعروف بـ (دور العرباني) وهو الحد الشيالي لبناء المعتصـم، على بعد حوالي عشرين كيلومتراً من شمال سامراء الحالية.

#### ج \_ في عهد المنتصر:

تولى الحلافة العباسية بعد مفتل المتوكل ابنمه المنتصى، فقرر العودة إلى سامراء، وأمر الناس جميعاً بالانتقال عن الماحوزة «مكان المتوكلية» وأن يهدموا المنازل ويحملوا الأنفاض إلى سامراء، فصار الموضع موحشاً لا أنيس به، ولا ساكن فيه، والديار بلاقع كأنها لم تعمر ولم تسكن.

#### د \_ في عهد المستمين والمعتز:

توفي المنتصر سنة ٢٤٨ هـ، وبويع في سامراء أحمد بن محمد بن المعتصم، ولقبه المستعين بالله.

وفي عهد المستعين جرت محاولة أخرى للانتفال عن سامراء ، وكان السبب المباشر لهذا الانتقال هو السبب عينه الذي حدا بالمتوكل الانتقال عن سامراء والرحيل إلى دمشق .

فبعد وفاة المنتصر بن المتوكل ، اجتمع فؤاد الأثراك وتشاوروا فبمن سيخلف من الأبناء ، فاستبعدوا من الاستخلاف أبناء المتوكل خوفاً من نقمتهم عليهم واخذهم بثأر أبيهم ، فلم يجدوا خيراً من المستعين ولد سيدهم واستاذهم المعتصم .

ببد أنه لم بحض على حكم المستعين سوى سنتين وبضعة أشهر حنى اضطربت أموره في سامراء ، بسبب قتله (باغر التركي) قاتل المنوكل، فهاجت الأتراك

عجلة الفيصل العدد (١٠) ص ٤٠



🖈 روائع الفن العربي الإسلامي داخل الروضة العسكرية 🖈

وماجت، فلم يكن له بد من الهروب متسللًا مسع فسائديه الغسالين عليه، (وصيف) و(بغا) والانحدار سراً في سفينة إلى بغداد، مقسر العنصر المنساوئ للأثراك والمشابع له في مفاومتهم.

وعلى الرغم من أن أهل بغداد قد رحبوا بالخليفة وأبدوا ماعدتهم له ، . . إلا أن الصدام والقتال بين أهل سامراء وخليفتهم (المعتز) الدي نصبوء بدلا مسن (المستعين) ، وبين أهل بغداد وخليفتهم المستعين ، مدة نزيد على السنة ، حتى مل الفريقان التقاتل والتناحر ، ثم آل الأمر أخيراً إلى تشازل المستعين عن الخلافة للمعتز، فلم تفلح هذه المحاولة بنقل العاصمة سامراء إلى بغداد .

#### مد في عهد المعتمد والمعتضد:

وجرت محاولة أخرى للانتقال عـن سـامراء ، وذلك في عهـد الحليفـة (المعتمد) ، وكان السبب المباشر في ذلك اختلافه مع أخيه (الموقف) الذي اسنطاع بقدرته وجدارته ، أن بهيمن على أخبه المعتمد الذي كان منصرفاً إلى اللهو والملذات . ولكن المعتمد ما لبث أن وجد نفسه كالهجور عليه ، والمغلـوب على أمره ، وشعر أن الأمر والنهي فد آلا إلى اخيه ، ولبس لـه مـن شـان الحـلافة إلا الاسم ، فقال في ذلك أبهاته المشهورة :

اليس من العجائب أن مثلي برى منا قنل ممتنعاً عليه

وتــوْخذ بــاسمه السـدنيا جميعــا وصا مــن ذاك شيء في يـــديه اليــه تحمــل الأمــوال طُــراً ويمنع بعض مـا يُجبى اليــه

واحتدم الخلاف بين الموفق والمعتمد واشتد، فحاول الأخير في سبنة ٢٦٩ ه، الفرار إلى مصر وكاتب في ذلك أحمد بن طولون الذي كان واليا عليها، ومشايعاً له في خلافة الموفق، فخرج مع عدد من الفواد والأنباع قاصداً الشام فلها علم بذلك الموفق، وكان مشغولا بقتال صاحب النزنج، كتب إلى عامل الموصل والجزيرة، إسحاق بن كنداج بالقبض على المعتمد وأصحابه وإعادتهم إلى العاصمة سامراء، فقام ابن كنداج بننفيذ ما طلب إليه وعزل المعتمد في شخوصه عن دار ملكه وملك آبائه، ونركه أخاه وهو في حالة حرب مع الأعداء، ثم حمله ومن كان معه مصفدين حتى وافى جم سامراه.

وبقي المعتمد في سامراء حتى سبنة ٢٧٩ هـ، ثم عـزم على الانتقـال إلى بغــداد وإعادة مقر الحلافة إليها، ويذلك يكون قد حقق ما فشل بـه غـيره مسن الحلفـاء السابقين.

على أن بعض المراجع قد أشارت إلى أن آخر من قام بالانتقال عـن سامراء من خلفاء بني العباس هو (المعتضد بن الموفق).

#### خرابها واندثارها

وهكذا انتهت فصة سامراء عاصمة للعباسيين ، والتي عاشت حوالي الخمس والخمسين سنة ، ملك بها ثمانية خلفاء هم : المعتصم ، الواثق بالله ، المتوكل على الله ، المتصر يالله ، المستعين بالله ، المعتز بالله ، المهتدي بالله ، والمعتمد على الله .

وبانتفال الخليفة العباسي إلى بغداد، انتقلت معه الدواوين وجميع أجهزة الدولة، وبعد فترة وجيزة أصبحت سامراء من المدن الصغيرة، بعد أن كانت قد ضاهت بغداد في سعتها وكثرة عمرانها وجمال قصورها، ونضارة متنزهاتها.

وأخذ الخراب يدب في قصور سامراء والـ لمار يسري في عبائرها. فاستحالت تلك الإبنية الضخمة والمنشآت الفخمة إلى أطلال تمتـد إلى مسافات شاسعة مـن الكيلومنرات، تبعث في القلب فزعاً ورهبة وفي النفس عظة وعبرة.

وقد وصفت لنا بعض المراجع القديمة ما أصاب هـذه المدبنــة الــزاهرة مــن الانقراض وما آلت إليه معالمها من التقوض ، ولما يمض على الانتقال عنهــا إلا فــترة وجزة -

من ذلك ما كتبه عبد الله بن المعتز في رسالة بعث بها إلى أحد أصدقائه ، يصف فيها خراب سامراء واندراسها ، فقال : «كتبت إليك من بلدة قد أنهض الدهر سكانها ، وأقعد جدرانها ، فشاهد اليأس فيها ينطق ، وحبل الرجاء فيها يقصر ، فكان عمرانها يطوى ، وكأن خرابها يُنشر ، وقد وكُلت إلى الهجر نواحيها واسنتُحث باقيها إلى فائيها ، وقد تمزقت بأهلها الديار ، فما يجب فيها حتى جوار فالظاعن فيها محو الأثر والمفيم بها على طرف سفر ، نهاره أرجاف وسروره أحلام ليس له زاد فيرحل ولا مرعى فيرتع ، فحالها تصف للعيون الشكوى ، وتشير إلى ذام الدنيا بعد ما كانت بالمرأى القريب جنة الأرض وقرار الملك ،

ولابن المعتز أبضاً أبيات في رثاء هذه المدينة المهجورة يقول فيها: غدت دسرٌ مّن راء في العضاء كأنها

(قفا نبىك مىن ذكرى حبيب ومـنزل)

واصبح أهلبوها شبيهأ بجسالها

(لما نسبجتها من جنوب وشمال)

إذا ما امرؤ منهم شكا سوء حاله

(يقـــولون لا تهلك أسيُّ ونجمّــــل.)

#### سامراء من جديد

تقوم مدينة سامراء الحديثة ـ وهي مركز قضاء ـ يتبع نحافظة (صلاح الدين) على بعد حوالي (١٣٠) كيلومترأ إلى الشيال عن العاصمة العراقية بغداد . وتبعد عنها (تكريت) مركز الخافظة ، بحوالي ٥٠ كيلومتراً إلى الشيال .

وتقع سامراء فوق أجزاء من أطلال و سُرُ من رأى) وهو الاسم الذي عرفت به أيام المعنصم، على ضفة نهر دجلة الشرقية في الموضع الذي كان يعرف به (عسكر المعتصم). وكان يحيط بسامراء إلى ما فبل حوالي أربعين عاماً سور شبه مدور يبلغ عيطه نحو كيلومترين، شيده في عام ١٢٥٠ ه (١٨٣٤م) (يسن السدين السدين السلياسي، وقد أنفق على تعميره أحد ملوك الهند . . . وقد هدم السور حديثاً ولم يبق منه إلا أجزاء ضئيلة .

#### أبرز معالمها التاريخية

تزخر مدينة سامراء بالآثار والمعالم الناريخية البارزة ، ولعلها المدبنية الـتي تتفـرد عجلة الفيصل العند (٤٠) ص ٤٢

بأعظم وأفخم أثر جليل يجسد أصالة الفن العربي الإسلامي ، ذلك هو المسجد الجامع ومثدته اللولبية المشهورة باسم (الملوية) . كما وهناك الأثر الشبيه به في مدينة المتوكلية التي بنيت على مقربة من سامراء ، وغير ذلك ، مما سستبسط بالحديث عنه في هذا البحث .

#### ١ \_ المسجد الجامع:

يعتبر المسجد الجامع من أهم الآثار العباسية في متطقة سامراء، وهـو يـظهر بجلاء الجهود العظيمة التي بُذلت في سبيل إنشائه وإظهـاره بـالشكل الـــذي يليــق ومكانة سامراء \_كعاصمة للدولة العباسية \_ .

والزائر له اليوم لا يرى إلا بقايا جدرانه الخسارجية \_ الستى رعمت حسائياً ومشدنته الشهيرة ب (الملوية)، ويبلغ طول المسجد ٢٤٠ متراً وعرضه ١٦٠ متراً، ويبلغ علو الجدران نحو عشرة استار وثختها لا يقل عن المترين، ويدعمها من الخارج أبراج نصف دائرية عددها أربعون برجاً، أربعة منها في الأركان وفحانية في الضلع الجنوبية، وفي الضلع الشهائية، وعشرة في الضلع الشرقية، وفي الضلع الغربية.

وفي القسم الاعلى من الجدار الجنوبي إلى الجهة القبلية نوافذ مستطيلة ضيقة من الحارج واسعة من الداخل، ويظهر في داخل كل ثافذة عمودان من الأجر يحملان طاقاً مكوناً من خمس حنايا.

وفي الجهة القبلية (الحراب) وعلى طرفيه بابان. وفي الجدران الأخرى هناك واحد وعشرون باباً، خمسه في الجدار الشهالي وثمانية في كل من الجدارين الشرقي والغربي.

ويدل استكشاف العلامة الآثاري هـرزفلد ، على أنـه كان في المسـجد ٢٥ رواقاً وأن الأوسط منها أكثر اتساعاً من الأروقة الأخرى ، و ٢٤ صفاً من الأعمـدة في كل منها عشرة عمد ، هذا عدا الإيوان الشيالي وفيه ٢٤ صفاً مـن الأعمـدة في كل

#### ★ اطلال فصر المشوق أو العاشق ★



صف منها ثلاثة عمد والروافين الحانبيين في كل منها ٢٢ صفأ من الأعمدة في كل صف منها أربعة عمد، وبذلك تكون جملة عدد الأعمدة ٨٨٨ عموداً. وكانـت السقوف ترتكز على العمد مباشرة دون طيقان س البناء.

ويبدو من الأخبار التاريخية أنه كانت في وسط المسجد فافورة ، تستمد مباهها من القناة التي أنشأها المتوكل لايصال الماء إلى مدينة سامراء .

ويذكر بعض المؤرخين أن جدران المسجد الجامع في سامراء كانت فيها المرايا ، ومن النصوص الطريقة ما ذكره أبو الحسن الهروي قوله : ( وجامعها موضع شريف به المعجون كأنه المرآة يبصر المتوجه إلى القبلة الداخل والحارج من الشيال) .

وعلى بعد خسة وعشرين متراً من الجدار الشهالي وعلى محور باب المسجد تقع المثدنة الشهيرة بـ (الملوية) وهي غروطية الشكل تقوم على قاعدة مربعة طول ضلعها ٣٧ متراً، يصعد إلى قتها بحرقاة حلزونية تدور حولها من خارجها بسائجاه معاكس لدوران عقرب الساعة خس مرات، وتبدأ المرقاة من وسط الضلع الجنوبية للقاعدة وتنهي في القمة بغرفة صغيرة مستديرة علوها سنة أمتار لها باب من الجهة الجنوبية، ويبلغ ارتفاعها \_ أي الملسوية \_ على سطح الأرض ٥٧ متراً.

وذكر ياقوت أن المتوكل أنفق على بناء المسجد الجامع خسسة الآف ألف درهم .

والرأي السائد أن مثلنة سامراء بنيت على غسرار الأبسراج البسابلية المدرجة (الزقورات) والمنشآت الصينية في عهد تائج .

#### ٢ ـ جامع أبي دلف:

وقد بني بسامراء جامع يعرف بجامع أبي دلف، ومساحة هذا الجامع أنسل قليلاً من جامع سامراء، وهو مستطيل الشكل، طول ضلعه الكبير ٢١٥,٤٧ مترأ، وفي وسطه صحن مكشوف مستطيل الشكل أيضاً، وحول الصحن من جوانبه الأربعة، أروقة عددها في الضلع القبل خسة



★ ساعة الروضة العسكرية ذات الوجه القبل ★

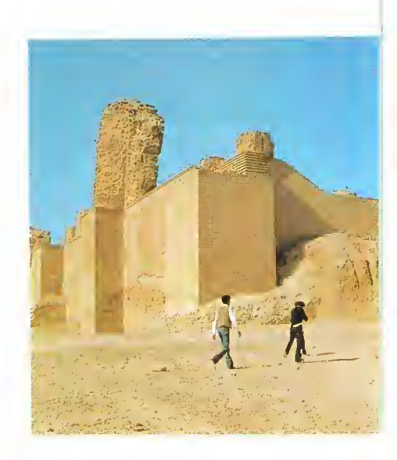
أروقة ، وفي الأضلاع الأخرى رواقان وما تزال أساطين هذه الأروقة المشميدة بـالأجر والجص قائمة وكذلك أقواس بعضها .

وقد قامت مديرية الإثار العراقية بتقوية معظم هذه الأساطين وصبانة عـدد مـن الاتواس ، واليوم بإمكان الزائر مشاهدة هذا الاثر العباسي وقد أعيد له طرازه الأول بفضل الجهود المبذولة من أجل الحفاظ عليه وإظهاره بالمظهر الذي يليق به كأثر عربي إسلامي .

وسور الجامع مشيد باللبن ، ودلت التنقيبات أن سمك هذا السور لا يقل عن ١,٦٠ م وأنه كان في اركانه الأربعة أبراج مستديرة ويدعم كل جانب من الجانبين الشرقي والغربي عشرة أبراج نصف دائرية . وفي الضلع الشهالي نمائية أبسراج وفي الضلع القبلي عشرة أبراج أيضاً .

ولجنامع المتوكلية (جامع أبي دلف) نمائية عشر بداباً ، ثملائة منهما في نساحية الفبلة وتفضي إلى مشتملات تتصل بالضلع الجنوبي ويبدو أن هذه الابنية كانت معدة لاستراحة الحليفة إذا جاء لصلاة الجمعة وكان يدخل إلى الجامع من بداب بجانب الحراب .

أما مثلنة الجامع فإنها تشبه ملوية جامع مسامراء ، وهمي ذات مرقباة خارجبة وهي أصغر حجاً من ملوية سامراء ، ويبلغ علو الشذنة نحبو ١٩ مـتراً ، وتبـداً المرقباة من بمين الباب وندور ثلاث دورات كاملة باتجاه معاكس لمدوران عفرب الساعة .



عجلة القبصل العدد (٤٠) ص ٤٣

#### ٣ \_ دار الخليفة أو دار العامة:

ومن أهم العهارات التي كانت في سامراء ، والـتي لا تـزال أثـارها شـاخصة ، دار الخليفة أو دار العامة التي كان الخليفة يجلس فيها أيام الاثنين والخميس ، وكانت تسمى أيضاً ددار السلطان، أي دار الحكم .

وتقع هذه الدار في شمال مدينة سامراء الحالية بقليل، فتمتسد في الأراضي المرتفعة على طول ضفة نهر دجلة اليسرى إلى مسافة سبعياتة متر تقريباً. أما المسافة التي بين واجهة الدار ومنتهى بناياتها الخلفية في جهة الشرق فلا تقل عن (٨٠٠) مت .

وأمام الدار في جهة نهر دجلة سهل واسع يمتد غرباً مسافة حوالي ( ٢٠٠) متر حتى يصل مجافة النهر . والمعتقد أن السهل المذكور كان مقسماً إلى بساتين وحدائق منسقة تمتد بين واجهة الدار ونهر دجلة .

وتقع بنياية الدار على ارتفاع ١٧ متراً تقريباً من مستوى السهل ، ويلاحظ المتفرج هناك معالم الدوج العريض الذي كان يصل أرضية الدار بالسهل المذكور.

وبناء على ذلك يمكن تقدير مساحة بنايات الدار ومشتملاتها بما لا يقل عن نصف مليون متر مربع (نحو ۲۰۰ مشارة). وقد قدر «هرزفلد، مجموع المساحة التي يشغلها القصر، بما في ذلك الممرات والقاعات والحيامات والشكنات الكائنة في الطرف الشهالي الغربي للقصر، وكذا الخيائل التي تشرف على دجلة بـ (١٧٥) هكتاراً، أي حوالي (٧٠٠) مشارة عراقية، وذلك عبدا مساحة الساحة الأمامية التي تمتد في السهل إلى شاطئ دجلة وهي حوالي أربعيائة ألف متر مربع (زهاء ١٦٠ مشارة).

ويستفاد مما كتبه اليعقوبي أن الدار المذكورة بنيت على أرض الدار الذي اشتراه المعتصم عندما اعتزم البناء في سامراء.

وقد لاحظ أطلال هذه الدار المهندس الفرنسي فيدوله Violiet سنة المورنسي فيدوله Violiet سنة المورنسي فيدوله Violiet المورنسين أو المورنسين أو المورنسين أو المورنس المورن

وأهم ما يستلفت النظر في بقايا هذه الدار الأواوين القائمة في المدخل المطل على السهل الغربي الذي يتصل بشاطئ دجلة . أما بقية الأقسام فقد أصبحت آكاماً حيث إن ما اكتشفه هرزفلد من مشتملات الدار اقتلع آجره من قبل الإهلين لاستماله في عهاراتهم المختلفة ، ولذلك لم يبق من الغرف والقاعات التي اكتشفها هرزفلد غير الأنقاض الكلسية ، وكانت هذه الأواوين بمثابة مدخل الدار فكانت تسمى وباب العامة ، .

ويتألف باب العامة هذا من ثلاثة أواويسن رأسسية العقد أكبرها الإيسوان الوسطي ، وهو مستطيل الشكل طوله ١٧٠٥ وعرضه ٨ أمتار ، جداراه الجانبيان بحملان عقادة رأسية ترتفع قمتها عين الأرض ١٢ متراً ، وواجهت الأمامية التي تطل على السهل مفتوحة بكاملها . وأما ضلعه الخلفية فمسدود بجدار شاقولي ، فيه باب كبير ببلغ عرضه ٣٠٨ أمتار وارتفاعه سبعة أمتار . وقد دلت التحريبات على أن هذا الباب كان يفضي في الأصل إلى سلسلة قاعات كبيرة توصل إلى غرف الخليفة وقاعة العرش . على أن جدران هذه الغرف والقاعات قد اندرست تماماً . وأما الإيوانان الجانبيان فها أتل عرضاً وطولا من الإيوان الوسطي ، فإن عرض الواجهة في كل منها عبارة عن أربعة أمتار ونصف المتر ، وأما الطول فلا عرض الواجهة أي كل منها عبارة عن أربعة أمتار ونصف المتر ، وأما الطول فلا ينجاوز الأربعة أمتار . وفي الجدار الخلفي باب مرتفع تعلوه نافذة ، ويفضي هذا



★ جانب من بغايا جامع أبي دُلف الذي يشهد حالباً حركة تعمير ★

الباب إلى قاعة خلفية كبيرة راسية العقد مثل عقد الإيوان الوسطي . وفي جانب الإيوان الشيالي باب آخر يفضي إلى غرفة مربعة متصلة بغرف أخرى ظهرت جدرانها البياقية عند رفع الأنقاض سنة ١٩٣٧م ، كما يوجد بجانب الإيوان الجنوبي سلسلة غرف ظهرت جدرانها كذلك عند رفع الأنقاض في السنة المذكورة . وكانست الاواوين المذكورة مزدانة بزخارف جصية شاهد قساً منها و فيوله ، في علها ، وعثر هرزفلد على قسم منها بين الانقاض خلال تنقيبانه ، كما عثرت مديرية الألسار القديمة على البعض منها عندما رفعت الانقاض .

ويوجد في الجهة الشرقية الخلفية من القصر في اتجاء عور الإيوان الكبير سرداب يسميه الناس وهاوية السباع ويتألف من حضرة مربعة منقسورة في الصحور، وتتوسطها بركة كبيرة مستديرة، وقد نقرت في كل ضلع من أضلاع الحضرة الأربع ثلاثة أواوين نقشت على جدرانها نقوش جصية جيلة . ومن المرجع أن سبب تسمية هذه البركة بهاوية السباع هو أنه كان عدد من السباع بالقرب من الحاوية ، فسميت بهذا الاسم . هذا إذا صح اعتبار كون هذه التسمية ترجع إلى العهد الذي أنشفت فيه الهاوية . وبما بدل على أنه كان بعض السباع في دار العامة مسا ذكره الطبري في حوادث سنة ٢٥٥ ه ، من أن المهتدي أمر بقنل السباع التي كانت في دار السلطان . فكتب في هذا الصدد قائلاً ما نصه : و وفي سنة ٢٥٥ ه ، أمر المهتذي باخراج القيان والمغنين والمغنيات من سامراء ونفيهم منها إلى بغداد . . . وأمر بقتل السباع التي كانت في دار السلطان ، وطرد الكلاب وإبطال الملاهي إلغ . . . . . . .

ويشاهد في القسم الشهالي من القصر في الجهة الشهالية الغربية للسرداب والجهة الشهالية الشرقية للأواوين حفرة أكبر وأعمق من الحفرة الأولى محاطة ببناية مربعة الشكل كثيرة التقسيات، لا يقل طول ضلعها عن ١٨٠ متراً. وفي وسلط هذه الحفرة بركة يبلغ قطرها نحو (١٨٠) متراً. وعلى الأرجح أن الحفرة الأولى كانست مسقفة والثانية مكشوفة، وذلك لتسنغل الأولى في النهار والثانية في الليل، وهناك ما يدل على أن يدل على أن المناة التي تمون البركتين أنشئتا على عهد المتوكل نظراً لما لدينا من دلائل على أن الفناة التي تمون البركتين المذكورتين بالماء وهي القناة التي كانت تبدأ من نهر دجلة من فوق (الدور) وتنتهي في سامراء أنششت في عهد المتوكل.



★ بغایا دار العامة أو فصر الخلیقة ★

ويستدل من المدونات التاريخية على أن الحراثين الخاصة والعامة كانت في دار العامة، فذكر اليعقوبي أن الحزائن المذكورة كانت في (شارع السريجية)، بما بلي دار العامة شمالا. وقد أيد الطبري وجود الحزائن في دار العامة وسماها (بييت المال). وقد عين هرزفلد مكان الحزائة العامة في الراوية الشهائية الشرقية مسن الحفرة الكبيرة حيث تقع هناك آثار بناية كثيرة التقسيات.

وفي منتهى قصر الخليفة من جهته الشرقية خلف السرداب حلبة سباق تتكون من حلقة مستطيلة تمتد طولا إلى جهة الشرق، فبيدا داخلها ضيقاً من عند القصر ثم يتوسع ندريجياً على طول الحلقة حتى يبلغ أقصى سعته في الرأس الثاني شرقاً. وكانت هذه الحلبة تمتد إلى مسافة خمسة كيلومترات ونصف فنكون منحنياً منتظاً مسدوداً يبلغ طول محبطه حوالي أحد عشر كيلومتراً ونصف كيلومنر.

وتوجد في الجهة الشرقية من قصر الحليفة ، خلف (هاوية السباع) ، ساحة مسورة مستطيلة الشكل ، فتمتد من الشيال إلى الجنوب ببن هاوية السباع وسين الرأس الضيق لحلقة الحلبة بطول ٥٣٠ متراً ، أما عرضها فيبلغ حوالي ٦٥ متراً . ونوجد آثار بناية مرتفعة في منتصف القسم الخلق من سور هذه الساحة ، أي في الضلع الشرفية التي تمتد في الطول وتتصل برأس الحلبة ، ويظهر أن هذه البناية كانت معدة للتفرج منها على الألعاب والمسابقات ، لأنها مطلة على الساحة مسن جهة ، وعلى حلبة السباف التي تمتد خلف القصر من جهة أخرى .

#### ٤ ـ القبة الصليبية:

هي عبارة عن بناية مثمنة الشكل من اللبن الجصي تتوسطها قاعة مربعة يحيط بها رواق مثمن ، وقد أجمع الأخصائيون على أنها كانت منوجة بقبة وفد رسم هرزفلد غططاً مفصلاً لهذه البناية كانه رسم مقطعاً عرضباً للبناية . ويظن البعض أن هذه البناية كانت ضربحاً لأحد الخلفاء . ويرى آخرون أنها كانت منظرة على رأس الجسر من الجهة الغربية وهي في نفس الوقت قبة حراس الجسر نظراً لوقوعها أمام الجسر تماماً ، ويرى هؤلاء أيضاً ، أن من المحتمل أن تكون البناية سميت بالصليبية لصلب يعض الأشخاص على رأس الجسر بالقرب منها ، لا سيا أن التاريخ يذكر كثيراً من مثل هذه الحوادث حيث كان الصلب مألوفاً في

ذلك العهد . على أننا نميل إلى الأخذ بالرأي الأول وهو ترجيح كون البناء ضريحاً لشخصية مهمة ، لأن البناء أشبه بقبب الأضرحة منه إلى أي طراز آخر . ولا بد من الإشارة في هذا الصدد إلى أن البناء يقع في أعلى نقطة من هذه المنطقة ، وهذا يتفقى والعادة المتبعة بإقامة المقابر على الأماكن المرتفعة .

وبما يجدر ذكره أن هرتسفيلد يرى أنه من المحتمل جداً أن تكون و قبة الصليبية ، موضع قبر المعتصم الذي كان قد أنشيء في شهر ربيع الشاني من سنة ٢٤٨هـ، استناداً إلى ما ذكر الطبري من أن المنتصر هنو أول خليفة عباسي عُرف قبره.

ويرى هرتسفيلد أيضاً أن مقبرة المنتصر هذه كانت تضم قبري المعتز والمهتمدي استناداً إلى قول الطبري أيضاً من أن المعتز لما مات في سنة ٢٥٥ هـ، أشهد على موته د بنو هاشم، والقواد فدفن مع المعتز في ناحية قصر الصوامع.

ويرى كريزويل أنه إذا صح رأي هرتسفلد هذا أمكن أن نعد هذه القبة من البين أقدم المقابر الإسلامية ، كما أنه يرى أن القبة تعود إلى عهد متأخر من عصر سامراء العباسي لأنها مبنية بنفس المادة التي بني بها (قصر المعشوق) وهو القصر الذي أنشىء على عهد المعتمد .

#### ٥ \_ قصر المعشوق:

هو القصر الذي يعد من أعظم قصور المعتمد وأضخمها ، بناه في أواخر أيام حكمه في سامراء على الجانب الغربي من نهر دجلة .

ويعرف هذا القصر الآن بين الناس باسم العاشق ، وما تزال اطلاله وآثاره شاخصة إلى اليوم .

يتكون القصر من طابقبن. الطابق الأول قد نحول الآن إلى سراديب. أسا شكل القصر فهو مستطيل يبلغ طوله ١٣١ متراً وعرضه ٩٦ متراً وقد حوط بساحة مسورة، ويشاهد في هذه الساحة بين القصر وبين السور الخارجي عدة مبان فرعية. ويدور حول القصر خندق واسع كان يستمد مباهه من قناة جوفية (كهريز) كانت ننحدر من العيون التي في أراضي الجزيرة الغربية المرتفعة فتفضي إلى خندق القصر الذي كان مرتفعاً بالنسبة إلى منسوب تهر الإسحاقي.

ويبدو أن بناء المعتمد لقصره هذا في منطقة نبائية ، كان مدعاة لحمل البعض على التمام عذر أو سبب لذلك ، فقد أشار بعضهم إلى أن الخليفة المعتمد قد تزوج بامرأة أعرابية بدوية من نجد ، وكان كثير الشغف بها ، شديد الميل إليها ، غير أنها كانت تبدو على الدوام كثيبة حزينة ، وحين سالها المعتمد عن بواعث هذا الحون والكآبة على الرغم مما هي فيه من بجبوحة العيش ، وغضارة الحياة ، أجبابته أن كل ما هيمي لها من أسباب الراحة والنعم لا يساوي ما كانت تبائعه في بيتها البسيط (بيت الشعر) وما تسمعه من أصوات الغم ورغاء الإبل إلى غير ذلك مما تراه وتشهده في حياة البادية البسيطة . فعجب المعتمد منها ، وعزم على ابتناء قصر لها في غربي دجلة ، وفي منطقة نائية ، سماه و معشوقاً ، وأسر أصحاب البادية أن يرسلوا غنامهم وجمالهم حول القصر ، أما كادت الأعرابية ترى ذلك حتى تبذكرت أهلها وحسّا إلى مهدها ، فاجهشت بالبكاء وإنشات تقول :

وما ذنب أعسرابية قدفت بها صروف النوى من حيث لم تك ظنت تمنت أحساليب السرعاة وخيمة

بنجنر فللا يقضى لها ما تمنيت الذكرت ماء العرب، وطير أ

إذا ذكرت ماء العليب وطيبلة

وبرد حصاه آخـر الليـل أنتَ الحا أتـة عنـد العشـاء وأنـة

سحيراً، ولسولا أنساه لجنت

الخاتمة

تهيأ لمدينة سامراء من العوامل المختلفة ما بوأها مركزاً فمريداً بـبن أمشــالها مــن المدن ، وتيسر لها أن نحظى بالكثير من اهتهام الخلفاء والوزراء ، وأن تشق لهــا طـريقاً بارزاً في الميادين المختلفة .

إن قصة هذه المدينة ، لا نخلو من الغرابة حقاً ، فقد بنيت واتسعت وازدهـرت في حقبة قصيرة من الزمن ، بل نهياً لها أن ننافس العاصمة الأصلية (بغداد) في كل أمر من الأمور ، واتخذت عاصمة لاكبر إمبراطورية إسلامية مدة أربت على نصف قرن ، واستطاعت أن نخطو خطوات واسعة في معارج الحضارة ، عما لا نجد لها نظيراً في ناريخ المدن القديمة .

وقد اشتهرت سامراء على الرغم من عمرها الفصير بعماراتها الضخمة ، وقصورها الفخمة ، ومساجدها الفسيحة ومأذنها الشاهفة ، وفد وصفت لنا كثير من المصادر عظمة قصورها وروعة عمائرها . كما وصفت لنا المراجع الحديثة طريقة بناء قصورها وبيوتها وما كانت نشتمل عليه من باحات وصحون ، وأروقة وهمامات ، وبجار وسراديب . وما كانت نزين به هذه الدور من الزخارف والنقوش وما تتحلى به شبابيكها من الزجاج المتنوع الألوان .

ولا شك في أن العوامل التي تبيأت غذه المدينة كان لها أكبر الأثر في أزدهارها عمرانياً وفنياً . . وأن توافد الفنائين المهرة من مختلف البلدان إلبها ، وما كانوا يلقونه من نشجيع الخلفاء وإكرامهم من أهم العوامل في روعة عمرانها وتقلعها الفني ، إذ التقيق فيها اللفن الميوناني والفن السرياني القبطي والفن الهندي الفنون المندي الفارسي ، وكانت سامراء البوتقة التي انصهرت فيها هده الفنون جميعها ويزغ من ذلك فن جديد هو الفن الإسلامي .

وتحدثنا المراجع أن لهذه المدينة أثراً لا ينكر في غيرها من المدن فها يخص ناحيتي العارة والفنون. ولا نزال آثارها تزين متاحف العالم الشهيرة.

المراجع المعتمدة

١ ــ يونس أحمد السامراني:

فلها سمع المعتمد أبياتها ، رقى لها ، فأرسلها إلى أهلها في البادية ، ولم يقطع علاقته مها .

واختلفت الروايات في اسم الشخص الذي ندبه المعتمد للقيام ببناء هذا الفصر، فأندار الصابي في كناب (الوزراء) إلى أن الذي قام ببنائه هو (محمد ابن عبد الله خاقان) في حين ذكر بافوت الحموي أن الذي ندب غذا الأمر هو علي بن يحيى المنجم ويذكر أن معز الدولة نقض أكثر هذا الفصر في سنة (٣٥٠ه) وحمل آجره إلى بغداد ليبني به داره ومرافقها بالشاسية ، وأن الأمير عياد الدولة أبا العلاء رافع بن يمين الدولة مقبل بن بدران العقيلي أمير العرب عبر على هذا القصر فكتب عليه من نظمه :

مررت على المعشوق والدمع سائح
على صحن خدي ما أطيق له ردا
فقلت له أين اللذين عهدتهم
يقضون عيشاً في زمانهم رغدا
فقال مضوا واستخلفون كها ترى
ويادوا فا يخشون خرأ ولا عبدا

#### 1 \_ الروضة العسكرية وسرداب الغيبة:

تفع الروضة العسكرية في قلب مدينة سامراء الحديثة ، حيث ضريح الإمام علي الهادي والحسن العسكري وعليه فية طلبت بالذهب سنة ٢٥٤ ه دنن في وسط داره ، ولما توفي الإمام الحسن العسكري سنة ٢٦٠ ه دنن بجنبه .

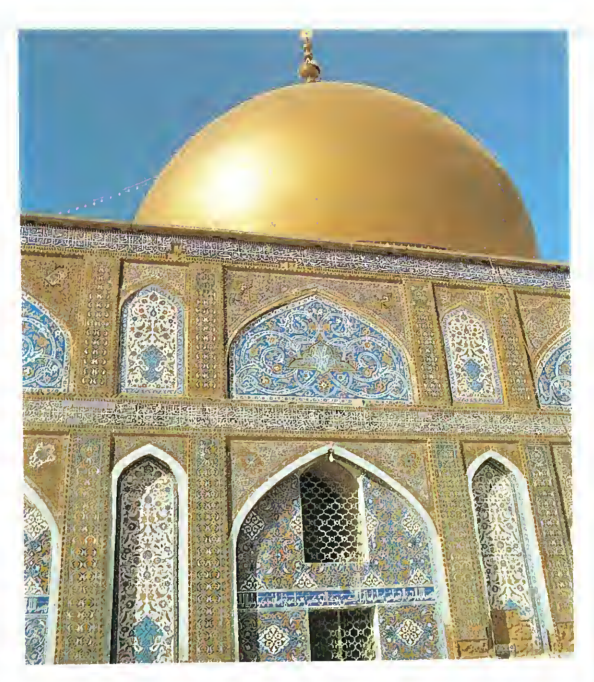
وفي جانب الضريح ، الجامع ، وتعلو بنايته قبة يزينها كل شيء ملون مزخرف ، وتحت الجامع سرداب الغيبة ، (غببة الإمام الشاني عشر) محصد بسن الحسس العسكري . وهو السرداب المعروف باسم «غيبة المهدي» . وفيه بساب خشبي جبل ، عمل سنة ٢٠٦ه/ ١٢٠٩م ، بأمر الخليفة العباسي الناصر لدين الله ، نزينه كنابة نسخية جميلة نبرز على أرضية مزخوفة .

ويزين جدران السرداب كاشي ملون ومزخرف. ويمند على طول الجدران الثلاثة نطاق من الخشب طوله ٨٠.٤م، فيه كتابة كوفية بارزة.

#### الخلفاء الذين حكموا في سامراء زمن بني العباس

| فنرة الحكم بالتاريخ<br>المبلادي |     | فئرة الحكم بالتاريخ<br>الهجري |     | اسم الخليفة | التسلسل |
|---------------------------------|-----|-------------------------------|-----|-------------|---------|
| الی                             | من  | الى                           | من  |             |         |
| AEY                             | ۸۳۳ | 777                           | YIA | المتصم      | ١       |
| <b>187</b>                      | AEY | 747                           | 777 | الواثق      | ۲       |
| 178                             | ٨٤٧ | 757                           | 777 | المنوكل     | ۳       |
| 777                             | ۸٦١ | 787                           | YEV | المننصر     | ٤       |
| ٨٦٦                             | ARY | 701                           | YEA | المستعين    | ۵       |
| A14                             | ۸٦٦ | Y00                           | 701 | المعنز      | ٦       |
| ۸۷۰                             | A11 | 707                           | 700 | المهتدي     | v       |
| <b>79.7</b>                     | ۸۷۰ | 474                           | 707 | المعتمد     | ٨       |
|                                 |     |                               |     |             |         |





★ النفوش والفسيفساء السرائعة كها
 نيدو من خــــلال واجهــــة الـــروضة
 العسكرية ★

سامراء في أدب القرن الثالث الهجري \_مطبعة الإرشاد/ بغداد ١٩٦٨م.

تاريخ مدينة ســـامراء ـــ الجــزء الأول ـــ مــطبعة دار البصري/ بغــداد ١٩٦٨ م ، الطبعة الأولى .

٣ ــ الدكتور مصطنى جواد :

ما كتبه عن (سلمراء قديماً) في(موسوعة العتبات المقدسة) قسم سامراء\_الجزء الأول\_الطبعة الأولى\_دار التعارف/ بغداد .

٤ ــ الدكتور حسين أمين:

ما كتبه عن (سامراء في ظل الخلافة العباسية) ضمن المرجع الســالف الـذكر ســه.

ه ـ جعفر خياط:

ما كتبه عن (سامراء في المراجع الغربية) ضمن المرجع السالف الذكر نفسه .

٣ ــ طه باقر، وفؤاد سفر:

المرشد إلى مواطن الآثار والحضارة \_الرحلة الثانية \_ بغداد \_سامراء \_الحضر .

إصدار مديرية الفنون والثقافة الشعبية بوزارة الإرشاد ــ بغداد ١٩٦٢م.

٧ ــ د ، طاهر مظفر العميد :

العيارة العباسية في سامراء \_وزارة الإعـلام\_ بغـداد ١٩٧٦م، السـاسلة الفنية .

٨ ــ الدكتور أحمد سوسة:

ري سامراء \_مطبعة المعارف\_ بغداد ١٩٤٨م.

أ مديرية الآثار القديمة (العراقية):

سامراء \_مطبعة الحكومة\_ بغداد ١٩٤٠م.

۱۱ ـ بشير فرنسيس، وكوركيس عواد:

ما كتباه عن سلمراء في مجلـة (ســـومر) المجلــد ٨، ج٢، ســـنة ١٩٥٧م، بغداد.

(★) لم نذكر المصادر القديمة لكثرتها واعتمدنا المراجع الحديثة أعـلاه لانهـــا
 احتوت أغلب ما ورد في المصادر القديمة .

عجلة القيصل العدد (١٠) ص ١٧



### • موناليزا •

 تعتبر لوحة موناليزا من أشهر اللوحات في تاريخ الفن ،
 وجمال تلك اللوحة يتمثل في أنه تصوير لامرأة جميلة لها عمت كامل للشخصية ، وأيضاً في جمال

ابتسامتها المعبرة وجمال فمها الـذي يــدل على أن النبض يخفـــق، ونعومة الأيدي وعينــاها المعــُرتان

اللتان تجدهما تنظران إليك من كل زاوية ، إضافة إلى الخلفية التي تمثل جمال الطبيعة .

ظل الكتّاب طوال أكثر
 من أربعهائية سينة مشيغولين
 بالبحث والأفكار التي قيد تكون

كامنة خلف ابتسامتها الغامضة ، فأصبحت موناليزا شخصية حية

في التاريخ الثقافي كجولييت بطلة شكسبر، وهي تعبَّر تعبيراً تمطياً عن حقبة من حقب التطور

الإنساني .

في هذه اللبوحة سيطر
 دافنثي على التكنيك الفيني

وخصوصاً في الإحساس بملامسة الأشياء المختلفة، وأبدع بشكل

يقنع العين الناظرة بالمكان ذي الأبعاد الثالثة، وأجاد في

استخدام الضوء وسقوطه على الأشياء ، كما أنه قد تفوق في

التعبير عن انفعالات موناليزا من خلال تعبيرات الوجه وحركة اليدين .

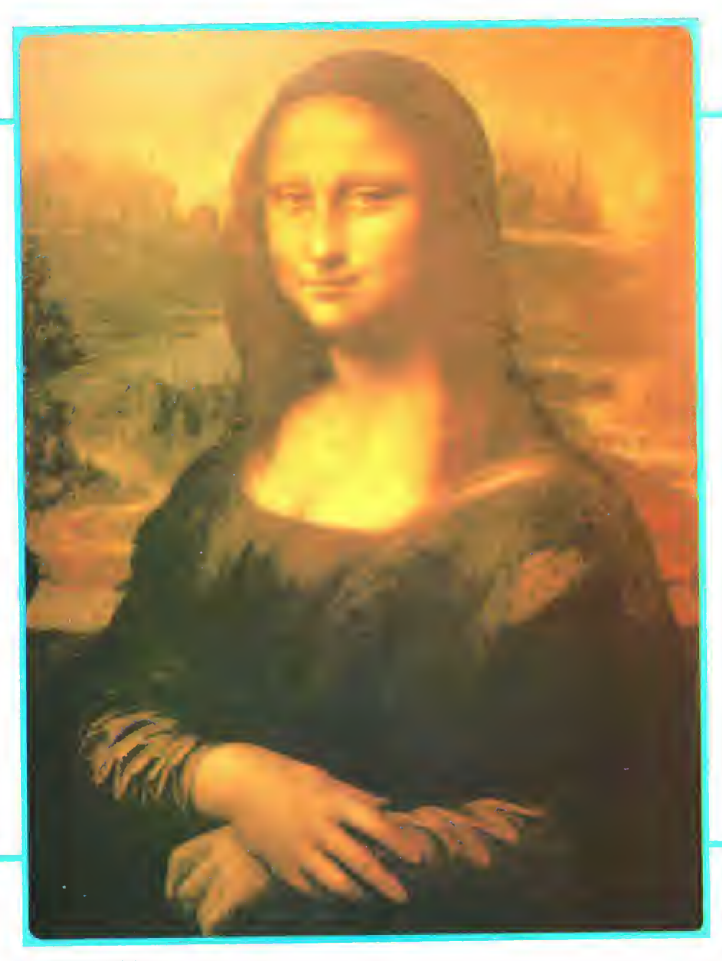
 ولـد بـايطاليا عــام ١٤٥٢م، وتوفي عام ١٥١٩م.

- كان مثالا لعصر النهضة حيث تميز بقوة التفكير والعاطفة والشمولية والمعرفة، لذا فقد كان رساماً ونحاتاً ومهندساً معارياً ومهندساً معارياً فيزيائياً وبيولوجياً، ورياضياً. وموسيقياً وفيلسوفاً.
- العمل الفني في نظره هـو هجـوم على مشـكلة مـت المشكلات الإنسانية والفنية الـتي لم تحل مـن قبـل، مـع دراسـة شاملة لكل تشعباتها.
- المنظر الطبيعي عنده يعني دراسة الماء والهواء والرياح والأمطار والمنظور، وعلم النبات وأيضاً فن عمل الخرائط، كما أن رسم المعارك يجب أن يحترى على



فلسفة الحرب

• احتوى فنه على تيارين رئيسيين لا يمكن التوفيق بينها، الأول هو التعبير عن جمال الذات الإنسانية، والثاني هو التعبير عن القبح والرعب والقسوة والوحشية التي يمارسها البشر إزاء بعضهم، وتمشل التيار الأول لسوحة موناليزا، أما التيار الشائي فتمثله لوحة معركة إنفياري».



عِلة الفيصل العدد (٤٠) ص ٤٩

الفوري كولوربارست ELECTRODIC FLAJH COLORBURST

A KODAK INSTANT CAMERA MADE IN USA 

الوان ساطعة من كودال ودي







أحرى اللقاء:

خليل ابراهيم الفريع

## الرواية مرتبطة بالوعي الاجتماعي

غير جيلة».

لا أعرف لماذا تذكرت هذه الملاحظة بالذات وشَغَلَت ذهني وأنا في الطريق إليه لإجراء هذه المقابلة ، فهو واحد بمن تنطبق عليهم هذه الملاحظة لأنه في الفترة الأخيرة انصرف للكتابات الصحفية ذات العلاقة بهموم الناس والحياة والسياسة خاصة بعد أن أصبح مديراً لتحرير جريدة «الراية» القطرية ، والعمل الصحفي بحتاج إلى انصراف كلي لمتابعة مراحله المختلفة ، وانشغال دائم بأموره العديدة ، خاصة إذا أريد لهذا العمل أن يكون ناجحاً .

ولعل القارئ يلاحظ أن إجاباته على جميع القضايا المطروحة اتسمت بالصراحة والعمق وهما صفتان بميزان كل ما يكتبه رجاء النقاش أو يقوله . . لأنه ينظر إلى الكتابة على أنها (ليست مياها تتبخر بمرور الأيام ، وليست دخاتاً يتبدد في الهواء . . كل كلمة تطارد كاتبها ، وتمسك بخناقه وتجري وراءه ، وتطالب بالحساب الصحيح والجزاء العادل . . ليس هناك كلمة تضيع في الهواء ، أو خطأ بختني إلى الأبد ، أو موقف شريف وحقيق يمكن أن يضيع ) . كها قال في كتابه «عباس العقاد بين اليمين واليسار» .

#### ازدهار الرواية العربية

 ● ما سبب ازدهار الرواية في مصر دون غيرها من البلاد العربية ؟

« الإجابة فيم أتصور هي أن مصر قد سبقت ساثر أنحاء الـوطن العربي في النهضة الحديثة ، فنذ أن دخل فابليون مصر سنة ١٧٩٨م،

بدأت مصر تفتح عينها على العصر الحديث، ثم اندفعت في بجال النهوض والتطور بعد الحملة الفرنسية مباشرة، أي في عهد محمد علي، ومنذ أوائل القرن الماضي ومصر تحاول أن تنهض وتقدم نموذجاً حياً للاستفادة من الحضارة الأوروبية الحديثة ، والرواية في صورتها الحديثة هي شكل فني أوروبي، رغم أن العبرب قد عرفوا في تراثهم القديم بعض الأشكال القصصية ، مشل «ألف ليلة وليلة» و «كليلة ودمنة» و «المقامات»، إلا أننا نتحدث عن الرواية باعتبارها شكلاً أدبياً خاصاً، هـو ذلك الشكل المعروف لدينا الآن، والذي أخذناه عن أوروبا ، كان لا بد لمن يبدأ فن الرواية الحديثة في الأدب العربي أن يكون متصلاً باوروبا، وهـذا ما الرواية الخديثة في الأدب العربي أن يكون متصلاً باوروبا، وهـذا ما الرواية الخديثة في الأدب العربي أن يكون متصلاً باوروبا، وهـذا ما الموايك «باشا» سنة ١٨٥٨م، لقد كإن علي مبارك أحد زعاء النهضة العربية الذين تعلموا في الغرب، فقد سافر إلى فرنسا سنة ١٨٤٤م، وكتب روايته «علم المدين» بعد عودته من فرنسا وداسته للثقافة الفرنسية ، وتأثره بهذه الثقافة تأثراً (واضحاً).

من الملاحظات التي سجلها الناقد الأستاذ رجاء النقاش في أحد كتبه وهو كتاب «صفحات مجهولة من الأدب العربي المعاصر» أن «النقاد الكبار في الأدب العربي، وفي سائر الآداب العالمية، يبدؤون بنقد الأدب وينتهون في سنوات النضج بنقد الحياة، ولذلك فإن كثيرين منهم قد انغمسوا في دوامة السياسة، لأن الأدب الجميل لا يمكن أن يوجد في حياة

ودعنا نعود إلى رواية علم الدين نفسها لنجد علي مبارك الذي كتب روايتين منذ مائة وعشرين سنة تقريباً ، يشير في مقدمة هذه الرواية إلى الدافع الذي جعله يفضل هذا الشكل الروائي في التعبير عن أفكاره ، وهو نفسه الدافع الأصلي الذي جعل القن الروائي يولد في العالم كله ، مع اختلاف الظروف الاجتاعية والثقافية بيننا وبين الغرب .

يقول علي مبارك في مقدمة روايته ما يلي بالنص: « . . . وقد رأيت النفوس كثيراً ما تميل إلى السير والقصص وملح



# لقاء القاء علم الدين لعلي

الكلام بخلاف الفنون البحتة ، والعلوم المحضة ، فقد تعرض عنها في كشير من الأحيان ، لا سبما عند السآمة والملال من كثرة الاشتخال وفي أوقــات عدم خلو البال ، فحداني هذا إلى عمل كتاب أضمنه كثيراً من الفوائد في أسلوب حكاية لطيفة ، ينشط الناظر فيها إلى مطالعتها ، ويرغب فيها رغبته فيها كان من هذا القبيل فيجد في طريقه تلك الفوائد ينالها عفواً بالا عناء ، حرصاً على تعميم الفائدة ويث المنفعة » .

هذه هي كليات علي مبارك ، وهي تحديد مباشر وبسيط وأولي لمعنى الفن الروائ

وهكذا نرى أن مصر كانت أول بلد عربي عرف فـن الـرواية ، لأنهـا كانت أول بلد عربي تنهض من جو العصور القديمة ، وكانت أول بلـد عربي يتصل بأوروبا، اتصال صراع خــلال الحملــة الفـــرنسية ســـنة ١٧٩٨ م، واتصال ثقافة وحضارة وتعليم البعثات التعليميـــة في أوروبـــا في عهد عمد علي ، وكان علي مبارك منشئ فن الرواية العربية فيا أتصور، أحد تلاميذ البعثة الخامسة التي أرسلها محمد على إلى فرنسا سنة ١٨٤٤م.

هذا هو السبب الأول الذي جعـل مصر تسـبق إلى فــن الــرواية ، يضاف إلى ذلك أسباب أخرى أهمها سببان :

- السبب الأول: هو أن مصر تتميز بالكثافة السكانية ، وفي رأيسي الخاص، أنه لا يمكن أبدأ للرواية أن تنظهر وتنزدهر إلا في بلـد يتميز بهذه الكثافية ، فهذه الكثافية تعطي الكاتب فرصة للحديث عن الصراع الاجتاعي والنفسي ، وتقدم للكاتب مادة غنية عن الشخصيات والوقائع الختلفة التي يمكن أن تكون أساساً يعمل خيال الفنان من خلاله ، أما البــلاد المحدودة السكان ، فإنهــا لا تعطي فرصة كــافية لوجود المشكلات أو المــادة الحنام التي يمكن من خلالهــا أن توجد الرواية وتتطور .
- والسبب الثاني: هو ما يمكن أن نسميه بنشأة السوعي القومي في مصر بشكل مبكر، فقيد شعرت مصر بـوجودها أفي وجــه الاستعمار الإنجليزي، وظلت تحارب هذا الاستعمار منذ دخوله البـــلاد سنة ١٨٨٢ م ، إلى خروجه منها سنة ١٩٥٤ م ، وهذا السوعي هــو حــافز أساسي من حوافز الإبداع وحافز أساسي ـ بالتحديد ـ. من حوافز الابداع الروائي، ففي العادة يرتبط الوعي القومي بسؤال تطرحه الأمة على نفسها هو: من لحن؟ وما هي شخصيتنا؟

وفي الإجابة عن هذا السؤال يتفجر الإبـداع الفـني الـرواڤ بصـورة كبيرة عند جميع الشعوب ، الرواية الأميريكية منـ لد منتصف القـرن الماضي في نماذجها الراثعة تطرح هذا السؤال بالنسبة للشعب الأميريكي، على سبيل المثال ، رواية «كوخ العم توم » المشهورة للكاتبة « هـارييت

ستو»، التي باعت خلال مائة سنة ما يزيد على خسة وعشريـن مليـون نسخة . . . هذه الرواية قومية إنسانية ، تحاول أن تـرسم صـورة سـليمة للشخصية الأميريكية ، وتحاول أن تؤكد أن الـزنوج هـم بشر وأمـيريكيون مثلهم مثل البيض، وهذا ما يمكن أن نقوله عن الطابع القومي لـروايات أميريكية أخرى كتبها كتاب معروفون مثل همتجواي وفاست وقوكنر ومرجريت ميتشل صاحبة رواية « ذهب مع الربح » المعروفة جداً ، وخاصة بعد أن ظهرت في فيلم شهير، وهذا ما نجده في الـرواية الـروسية عند تونستوي ودستويفسكي وتورجنيف، وهذا ما نجده عند ديكنز في الرواية الإنجليزية ، ونجده عند بلزاك وفلويير وهوجو في الرواية الفرنسية ، فالطابع القومي أساسي في نشأة الرواية ونهضتها ، وهذا ما كان في مصر ، فالرواية الأولى في الأدب العربي «كيا أشرنا » هي روايــة «علم الدين » لعلي مبارك وفي مقدمة هذه الرواية يقول الكاتب عـن بعض دوافع تأليفه لها : وإني المعترف بفضل هذا الوطن العزيز فقـد نشـأت في ظله، وتقلبت في مهده وتربيت في حجر كفالته وتعهده، حتى صرت من أبنائه المعدودين ، ورجاله المعروفين وتمتعت صغيرًا وكبيرًا بكثير من خيراته ولمراته ، ولا أزال متنعماً بطيباته ، فأجدني ، وإن استوفيت الجهد ، وقضيت العمر في خدمته ، لم أقم بعشر معشــار مــا عليٌّ مــن واجبــاته

فدافع علي مبارك لكتابة روايته هو حبه لوطنه وإيمانه بقوميته».

#### العلاقة بين الرواية والشعر

#### • هل انتشار الرواية في العالم العربي يعني الحسار صوجة الشعرع

«إذا فهمنا الشعر بمعناه «الشكلي» المباشر والمذي يتمشل في «القصيدة» فن المؤكد أن انتشار الرواية سوف يعني الحسار الشعر، لأن الرواية تتبح فرصة أوسع للتعبير عـن المشاكل الموضوعية التي يتعرض لها الإنسان، فهي من هذه الناحية أكثر قبابلية الملاستيعاب والتعبير عن الواقع الإنساني، وأرجـو ألا ننــدفع هنــا إلى تلك المنـــاقشة القديمة التي أثارها « العقاد » منذ أكثر من ثلاثين سنة في كتابه الصغير « في بيتي » ، حيث قارن بين الشعر والقصة ، وفضل الشعر على القصـة تفضيلًا كاملًا وقال يومها ما معناه إن بيتاً واحداً من الشعر يستطيع أن يحمل من العاطفة والجهال والتأثير أكثر مما تحمله مثات الصفحات في أي قصة ، وضرب العقاد مثلاً ببيت « الشريف الرضى » فيما أذكر ، وهو البيت الذي يقول فيه الشاعر :

## مبارك ع أول رواية عربية



#### وتلفتت عيني فلذ خفيت

#### عنى الطلول، تلفت القلب

ويرى العقاد أن مثل هذا البيت من الشعر لا يمكن التعبير عما يحمله من تجربة عاطفية ونفسية في فصل كبير أو عدة فصول من أي قصة .

هذا النوع من المقارنات الأدبية \_ في رأيي \_ غير سيلم على الإطلاق، لأنه لن يؤدي إلى نتيجة حقيقية . ويكن الرد على العقاد في تفضيله للشعر على القصة بأسئلة من نوع: وهل يمكن للشعر أن يرسم شخصيات إنسانية ، ويصور الوقائع المكثيرة ، والأحداث المتعددة ، ويستخدم التحليل النفسي ، أو التحليل السياسي ، أو غير ذلك من أساليبه العديدة والمكثيرة التي يمكن أن تفسر الواقع الإنساني ؟ . . . مشل هذه المناقشة لن تجدي \_ كما قلست لك \_ . . . لن تجدي أبدأ . فالشعر فن والرواية قن آخر ، والمهم هو أن يمكون الشعر جيداً والرواية جيدة ، وشيكسبير شاعر عظم ، ولا يقل في أهميت عن والرواية العظم ، ما دام كل منها قد وصل بفنه إلى غايته من العمق والاتقان ولن يمكون الشعر بديلاً للرواية ، ولن تكون الرواية بديلة للشعر .

على أننا ينبغي أن نتذكر أن الشعر والرواية قد بدآ معا في كثير من الأداب الإنسانية الكبرى، وخاصة في الأدب اليوناني، فلحمة الإليادة تعتمد على تركيب رواني قصصي، ومع ذلك فقد كتبها هوميروس شعراً، وفي العصر الحديث نجد روح الشعر متغلغلة في الروايات العظيمة، فكم من صفحات «شاعرية» نجدها في كتابات الويات العظيمة، فكم من صفحات «شاعرية» نجدها في كتابات تولستوي أو ديستويفسكي أو همنجواي، بل إن من الممكن أن نعتبر رواية همنجواي «العجوز والبحر» من زاوية روح الشعر وأقدم لك نموذجاً من إحدى الروايات العربية الحديثة، وهي «موسم وأقدم لك نموذجاً من إحدى الروايات العربية الحديثة، وهي «موسم الهجرة إلى الشهال» للطيب صالح، لنجد في هذه الرواية صفحات الهجرة إلى الشهال» للطيب صالح، لنجد في هذه الرواية صفحات الخارجي، فعندما نقراً قول الطيب في روايته: «هذا القحط لا تداويه إلا السياء. هذه أرض اليأس والشعر»، أو قوله في نفس الرواية: «في ليلة مثل الرحيمة أحس أنك تستطيع أن ترقى إلى السياء على سلم من الخيال.

هذه أرض الشعر والممكن وابنتي اسمها آمال».

خلاصة القول هنا أن الرواية في العهد الحديث أكثر انتشاراً من الشعر، ولكن الإنسانية لا تستطيع أبداً أن تتخلى

عن الشعر، ما دام هناك شيء اسمه «القلب البشري»، ولذلك فسيظل الشعر باقياً وغالباً، حتى لو ندر، فالندرة تزيده غلواً وتجعله أثمن، ومع ذلك فالشعر مثل السحر، سيظل يتسلل حتى إلى فن الرواية، فيتفجر فيها، كلها كان هناك موقف شعري، وما أكثر المواقف الشعرية في الرواية الحديثة، وما أكثر ما نجده من الصفحات الشعرية النادرة عند كبار الروائيين، فالروائي الكبير في آخر الأمر لا بد أن يكون في أعهاقه شاعراً كبيراً في نفس الوقت. ولا بد أن يتميز الروائيون الكبار بهذه الشاعرية، وإلا فشلوا كروائيين».

#### الرواية بين الفردية . . والجاعية

#### الرواية هل هي نتاج فردي أم جاعي بطلها الفرد أو الجتمع ؟

«الرواية العظيمة داغاً هي إبداع موهبة فردية ، لكن ما من رواية تستحق أن نصفها «بالعظمة » إلا وكانت تعبيراً عن المجتمع وتصويراً له . والروايات التافهة وحدها هي التي تتوقف عند تصوير الهموم الشخصية والذاتية والخاصة لمصاحبها . وأذكر هنا ما قاله أحد الزعاء السياسين الأوروبين عن الرواني الفرنسي الكبير «اونوريه دي بلزاك » . . . . قال هذا الزعم السياسي : «لقد فهمت فرنسا من خلال روايات بلزاك أكثر مما فهمتها من كل كتب التاريخ الفرنسي » .

هذه هي شهادة السياسي الكبير، وهي شهادة صحيحة وصادقة، وفي رأيسي، أنه يمكننا أن نقول أيضاً عن كاتب مثل «نجيب محفوظ» نفس القول، فنحن تستطيع أن نفهم مصر من خلال روايات نجيب محفوظ أكثر مما نفهمها من كل كتب التساريخ التي كتبت عن مصر الحديثة.

وأستطرد هنا لأعود إلى الرواية التي أشرت إليها في البداية وهي رواية «كوخ العم توم». فقد كتبت المؤلفة «ستو» هذه الرواية العظيمة على أثر مشهد رأته وهو مشهد رجل أبيض يأمر عياله بجلد عجوز أسود، وقد ظل العيال يضربون العجوز حتى مات وهو «يدعو الله أن يغفر بلاديه»، وقد أحدثت الرواية بعد صدورها ثورة عنيفة في الجتمع الأميريكي، وقامت بعدها الحرب بين الشيال والجنوب من أجل تحرير العبيد، وعندما التق قائد هذه الحرب التحريرية «أبراهام لنكولن» وكان رئيساً للولايات المتحدة الأميريكية ... عندما التيق بمؤلفة الرواية بعد الحرب الأميريكية حياها بقوة وقال لها:



## الرواية اكثرمن الشعرف البية

«أهذا أنت أيتها السيدة الصغيرة التي سببث كل هذه الحرب الكبرة».

وهناك أمثلة كثيرة أخرى تؤكد لنا هذه الحتيقة : وهي أن الرواية العظيمة هي عمل قردي من حيث الإبداع الفني ، لكنها عمل يتأثر بالجتمع ويؤثر فيه ويعبر عنه من حيث القيمة الفكرية والاجتماعية .

التافهون من الروائيين هم النين لا يتجاوزون أنفسهم ولا يعبرون إلا عن مشاعرهم الخاصة ».

#### الرواية ودراسة الجتمع

#### • على ضوء الرواية هل يمكن دراسة الجتمع العربي؟

«نعم يمكننا أن ندرس المجتمع العربي على ضوء الرواية ، إذا ما توفرت نماذج ممتازة من الأعمال الروائية . فني مصر \_ على سبيل المثال \_ يمكن أن نعرف التطور السياسي والاجتماعي ، ويمكننا أن نعرف الصراعات والمشاكل من خلال الأعمال الروائية التي يمكننا أن تورخ لها

بظهور رواية "علم الدين" وهي \_ كها قلت لك \_ من تأليف علي مبارك سنة ١٨٥٨م، ولا أذكر أن هناك أعيالا روائية بارزة أخرى قد ظهرت في القرن الماضي، وفي هذا القرن ظهرت رواية هامة هي "حديث عيسى القرن الماضي، التي كتبها المويلحي، ثم بدأت نهضة الرواية منذ ذلك الحين، حيث انعكست كل المشكلات الأساسية للمجتمع العربي في مصر على الأعيال الروائية الختلفة، ويمكننا أن نرصد مشكلة الصراع ضد الاستعيار الإنجليزي في عدد من الأعيال الروائية، ويمكننا أن ندرس تطور وضع المرأة في المجتمع العربي المصري من خلال عدد من الأعيال الروائية الأخرى، ويمكننا أن ندرس الصراع بين الأحزاب والأزمات الوائية الأخرى، ويمكننا أن ندرس الصراع بين الأحزاب والأزمات الاقتصادية، وحتى المعارك المفكرية، كل ذلك يمكننا أن نجده بوضوح وعمق في الأعيال الروائية الجيدة ويمكني أن نذكر ثلاثية نجيب بوضوح وعمق في الأعيال الروائية الجيدة ويمكني أن نذكر ثلاثية نجيب عفوظ «بين القصرين قصر الشوق السكرية» حتى نجد أنفسنا مام تاريخ كامل وصادق وعظم للمجتمع العربي في مصر منذ ثورة

وطبعاً «نجيب محفوظ» في رواياته يعكس تاريخ المدينة ، أما ما عـانته القرية فنجده في روايات «يوسف إدريس» مثـل «الحـرام» وروايـات

#### رجاء النقاش . . في سطور

- ★ من مواليد المنصورة عام ١٩٣٤م.
- ★ ليسانس آداب \_كلية آداب جامعة القاهرة.
- ★ عمل محرراً أدبياً لجريدة أخبار اليوم، ثم رئيساً لتحرير مجلة الإذاعة والتليف زيون، فرئيساً لتحرير مجلة الهلال، فرئيساً لقسم النشر بدار الهلال.
- ★ له عـدد مـن المؤلفـات المطبـوعة ،
   والمتعددة الأغراض .
- ★ يعمل حالياً مديراً لتحرير جريدة
   ۱ القطرية .
- ★ قام بعدد من الـرحلات إلى أوروبــا وآسيا .
- ★ اشترك في عدد من المؤتمرات الأدبية ،



## للاستيعاب والنعبيرعن الواقع الانساني



الشرقاوي مثل « الأرض » وبعض روايات عبد الحليم عبد الله وعدد آخر من روايات الأدباء الشبان .

حيث يوجد أدب رواثي ناجح فإنه بالإمكان أن نجد في الأدب صورة حية للمجتمع العربي، لكن يجب أن نضع في الاعتبار أن بعض المجتمعات العربية لم ينضج فيها أدب الرواية يعد، أما المجتمعات العربية التي ظهر فيها أدب رواثي ناجح لهن الممكن أن نصل من خلال هذه الأعمال إلى حقيقة هذه المجتمعات العربية . . . دعني أستطرد فأذكر نموذجين آخرين غير النموذج المصري .

• أما التموذج الأول فهو النموذج الفلسطيني، حيث نجد «غسان كنفاني» في رواياته العديدة ومن بينها «رجال في الشمس» و «عائد إلى حيفا» وغيرها من الروايات التي تتميز بالعمق والأصالة الفكرية والفنية . . . في هذه الروايات يمكننا أن ندرس المأساة الفلسطينية بوضوح كامل .

أما النموذج الثاني نيتمثل في أعيال الطيب صالح الروائية مثل «موسم الهجرة إلى الشيال» و«عرس الزين» و«ضو البيت» و«مريود». من خلال هذه الروايات ذات المستوى الفني الرقيع يمكننا أن ندرس الجتمع العربي في السودان دراسة واضحة دقيقة.

على أننا يجب أن نلاحظ أن هذه النماذج الروائية السابقة كلها لسو اقتصرت على التعبير المحلي عن المجتمع العربي أو جزء منه ، فإن هذه الروايات بالطبع تكون قد خسرت الكثير من قيمتها الفنية والفكرية ، فالمفروض أن يكون في العمل الروائي إلى جانب تعبيره المحلي والمرحلي عن واقع معين .

أقول: المفروض أن يكون في هذا العمل الرواثي عنصر إنساني عام يجعله قادراً على الحياة خارج العصر الذي صدر فيه وخارج المكان المذي صدر عنه. وهذا ما يجعلنا نقرأ بلزاك أو تولستوي أو غيرهما من كبار الروائيين فنعجب بهما إعجاباً كبيراً رغم البعد القائم بيننا وبينهم في العصر والبيئة.

والحق أن كل الروايات العربية التي عبرت عن بيئتها المحلية تعبيراً فنياً وفكرياً صادقاً وعميقاً قد حملت في نفس الوقت هذا الطابع الإنساني العام الذي يتبح لهذه الروايات فرصة الحياة والاسمتمرار في التاثير الفني والإنساني خارج البيئة وخارج العصر.

نعم، إن القاعدة صحيحة . فكل ما هو جيد وصادق في تعبيره عن الطابع الحلي هو في نفس الوقت جيد وصادق على المستوى الإنساني العام».

#### الرواية . . والوعي الاجتاعي

#### ● الرواية هل ترتبط بالوعي الاجتاعي؟

"من كل الإجابات السابقة يمكنك أن تتصور إجابتي على همذا السؤال. فالرواية مرتبطة تمام الارتباط يالوعي الاجتهاعي. وظهور الرواية يصاحب ظهور الروعي الاجتهاعي، أو يسبقه من باب التبشير بهذا الوعي والدعوة إليه. وأعود بك مرة ثائنة إلى رواية «كوخ العم توم»، لقد هزت هذه الرواية المجتمع الأميريكي، وبثت فيه وعباً اجتاعباً عميقاً، ظهر من خلاله مدى الظلم الذي يصيب "الزنوج» سكان الجنوب الأميريكي، وقد أدى هذا الرعي بالطبع إلى الحرب الأهلية الأميريكية التي انتهت بتحرير العبيد وتسوحيد أميريكا توحيداً حقيقاً، وهكذا فكل رواية عظيمة وكل حركة رواثبة عظيمة، تطلق وعباً اجتاعباً، وتصاحبه وتبشر به وتعبر عنه».

#### استقلالية الرواية العربية

### ● الرواية العربية هل أصبح لها شكل خاص يميزها عن الرواية في الأداب الأجنبية؟

«من الغريب أن الرواية العربية في بدايتها كانت أقرب إلى الاستقلال في شكلها الخاص المتميز من الرواية العربية المعاصرة ، فشلاً «حديث عيسى بن هشام » للمويلحي ، والتي ظهرت \_ كها قلت لك \_ في أواثل هذا القرن «سنة ١٩٠٧م» جاءت هذه الرواية متاثرة بساسلوب «المقامات» ، أي أنها كانت رواية متاثرة بالتراث العربي أكثر من تأثرها بالتراث الأوروبي ، وكذلك كانت رواية «علم الدين» لعلي مبارك ، والتي ظهرت قبل «حديث عيسى بن هشام» بما يقرب من خمسين سنة . . . كانت «علم الدين» متأثرة بالجو العام «الألف ليلة وليلة » أي أنها استفادت هي الأخرى من التراث العربي .

ومع تطور الأدب العربي، وزيادة الاحتكاك بالثقافة الأوروبية، أصبح الشكل الروائي العربي امتداداً للشكل الرواثي الغرظي، وهذا أمر طبيعي، لأن الرواية الغربية أقدم وأرسخ وأنضج وأكثر تنوعاً في مدارسها المختلفة، ومشكلة الشكل على أي حال ليست همي جوهر الفن، فالفن العظيم هو الذي يعبر عن الشخصية الإنسانية تعبيراً صادقاً لا تقليد فيه ولا تزوير، ومها اقترب الشكل الروائي العربي من الشكل الروائي العربي، فسوف



# لقاء المحتمع العسري

تظل شخصيتنا العربية مستقلة ومختلفة، وسنظل مشاكلنا مستقلة ومختلفة ، والروائي الذي له قيمة هو السذي يعبر عن تجاربنا الإنسانية الخاصة بنا حتى لـو كان ذلك في إطـار مـن الشكل الروائي الغربي».

#### الشعر ديوان العرب، والرواية ماذا؟

● كانوا يقولون إن الشعر هو ديوان العرب، هل مكن القول مستقبلاً بأن الرواية ستأخذ نفس المكان؟

« لا شك عندي في أن الرواية سـوف تتقـدم على الشـعر في تصـوير المجتمع العربي والنعبير عنه ، وعلى كل حال فإن عبارة « الشعر ديـوان العرب " إنما كانت تنطبق ــ فيا أتصور ــ فقط على العصر الجاهلي ، حيث لم يكن هناك فن آخر معروف عند العرب غير فن الشعر ، ولكن هل كان من الممكن أن نقول عن العصر العباسي مشارً إن « الشعر » وحده \_كان في هذا العصر\_ هو ديوان العرب؟ كلا فــإننا إذا أردنــا أن نعرف وندرس هذا العصر العباسي فعلينا بقراءة الكتب المهمة التي ظهرت في هذا العصر دون الاكتفاء بشعر الشـعراء، ومـن هـذه الـكتب المهمة مثلاً كتاب « الأغاني للأصفهاني » . وهكذا فإن القول بأن الشعر ديوان العرب همو أمر انتهمي أو ينبغمي أن ينتهي بنهماية العصر الجاهلي، وعلينا بعد العصر الجاهلي أن نبحث عن مصادر أخرى إلى جانب الشعر لمعرفة أحوال الجتمع العربي، مثل كتب التاريخ ، وكتب الأدب الختلفة . . . إن كتاب مثل « الامتاع والمؤانسة » لأبي حيان التوحيدي يعطينا صورة للمجتمع العربي في العصر العباسي أكثر من أي مصدر شعري آخر.

وفي العصر الحديث لا شك أن الرواية سوف تسبق الشعر في تصـوير أحوال المجتمع العربي والكشف عن مشاكلـه الـروحية والـواقعية . وإن كنت فيا أتصور ، أحس أن النفس العربية سوف تظل تطرب للشعر ، وتميل إليه دائمًا ، وأن الشعر إذا فقـد مكانته الأولى كوثيقـة اجتماعيـة ، فلن يفقـد مكانته كفن راق جميـل ، مهما كان محـدود الانتشــار في هـــذا العصر».

#### الرواية في المغرب

● الرواية في المغرب العربي هـل هـي منفصلة عـن الرواية في المشرق العربي ؟

« الرواية المغربية تأثرت بعاملين اساسيين : العامل الأول هــو

الرواية العربية في المشرق ، وهذا ما نجده واضحاً في كاتب روائي مغـربي مثل « عبد الكريم غلاب » ، فني روايات « عبد الكريم غلاب » نجد تأثراً واضحاً بنجيب محفوظ حتى ليمكننا أن نقـول إن «عبـد الـــكريم غلاب» هو بشكل من الأشكال «نجيب محضوظ» المغرب، أما العامل الثاني الذي أثر في الرواية المغربية فهو عـامل أجنبـي يتمشـل في الرواية الفرنسية المعاصرة ، حيث تنتشر الثقافة الفرنسية في المغرب انتشاراً واسعاً ، وهذا العامل نجده واضحاً أشد الـوضوح عنـد كتــاب الجــزانـر الذين يكتبون باللغة الفرنسية مثل «محمد ديب» و «كاتب يس» ، و « مالك حداد » الذي توفي منذ نحو عام ، هؤلاء جيعاً يكتبون رواية عربية الروح فرنسية اللغة والشكل، ويمكننا أن نحمد نموذجاً آخر للتأثر بالأدب الرواني الفرنسي في روايـة « الســد » للكاتب التونسي « المسعدي ».

ورغم أن هذه الرواية الهامة مكتوبة أصلًا بـالعربية ، كما أن روحهــا عربية أيضاً ، فإن الكاتب قد تاثر فيها كثيراً بالرواية الفرنسية الحديثة مـن حيث الشكل.

ولست أشك في أن التأثير العربي في السرواية المغسربية سوف يزداد بازدياد توثيق الصلات بين شتى أنحاء الوطن العربي الكبيري.

#### مستقبل الرواية العربية

#### ما مستقبل الرواية العربية؟

« في رأيسي أن الرواية العربية أمامها مستقبل كبـير . فمــا زال المجتمع العربي « بكراً » لم يكتشف الروائي العربي كل ما فيه من مادة إنسانية خصبة ، إذا أخذنا الرواية الأميريكية مثلًا ، نجد أنها قد عبرت عن معظم المشكلات والتجارب الكبرى في المجتمع الأميريكي ، لكن الرواية العربية لم تلعب هذا الدور بعد.

أنا الآن أعيش في قطر في الخليج العربي . . . وهنا يخطر على البــال سؤال: أين هي الرواية التي صورت مجتمع الخليج العربي من أيام صيد اللؤلؤ إلى أيام ظهور البترول؟

لا توجد رواية ـ فيما أعلم ـ صورت هذا الواقع تصويراً فنياً وإنسانياً عميقاً . ويمكننا أن نقول نفس الشيء عن بيثات عربية أخرى عديدة . أي أن النبع الروائي العربي ما زال غنياً بكنوزه كل ما هنالك أن النبع بالكثير.

## على ضوء الأعمال الروائية المنازة



هناك مجال آخر خصب لم يستفد منه الروائي العربي استفادة كافية وأقصد بذلك تجاربنا التماريخية المكبرى. إن الحربين العالميتين : الأولى والثانية كانتا مصدراً لأدب روائي غزير في أوروبا . ولكن حروب العرب الأربعة مع إسرائيل لم تنتج حتى الآن نماذج روائية عالية وكافية . عشرات

الأربعة مع إسرائيل لم تنتج حتى الآن نماذج روائية عالية وكافية . عشرات التجارب الأخرى في تاريخنا قديماً وحديثاً ما زالت كلها «بكراً» ، وما زالت نبعاً آخر من ينابيع الفن الروائي . . . ببساطة ما زال أمام الروائي العربية مستقبل الروائي العربي الكثير ، وما زال أمام الرواية العربية مستقبل حصب كبر» .

الشكل المتوقع لرواية المستقبل

ما هو الشكل المتوقع لرواية المستقبل؟

« في رأيسي أن الحديث عن الشكل الواحد لرواية المستقبل هـ و حديث غير مقبول ، فالأشكال الرواثية تتحدد حسب نوع التجربة التي تعبر عنها الرواية ، وحسب موهبة الكاتب وثقافته ، فإذا كانت الرواية تاريخية أو اجتاعية ، فإن ذلك يختلف عن رواية تعبر عن تجربة روحية أو أزمة فكرية ، أو فلسفية . والعمل الفني الناجح دائماً يبرر شكله وحده ، ولن يكون هناك شكل واحد لرواية المستقبل ، وعلى وجه الخصوص ، بالنسبة للوطن العربي ، وحتى بالنسبة للأدب العالمي .

لقد جاء وقت قبل فيه إن الرواية العاطفية لم يكن لها مكان في عصرنا الواقعي المادي. ثم جاء الفنان الحساس « اريك سيجال » فكتب قصته المشهورة: «قصة حب » فإذا بالرواية تنجع نجاحاً غير عادي ؟ لماذا ؟ لأن الفنان أحس بقلبه الصافي أن هذا العصر المادي أحوج إلى القصة العاطفية من أي عصر مضى . وكان الفنان صادقاً أكثر من الدنين قالوا إننا نعيش في عصر لا مكان للرواية العاطفية فيه .

هناك أيضاً نموذج آخر هو رواية « الجدور » « الألكس هيلي » الكاتب الأميريكي الزنجي المسلم ، هذه رواية تقليدية ، تعتمد على أقدم الأشكال التقليدية المعروفة للرواية العالمية كأنها رواية مكتوبة من حيث الشكل في القرن الماضي ، ومع ذلك فقد نجحت الرواية وأصبحت من أكثر الروايات عصرية رغم شكلها التقليدي ، وذلك لأن الفنان الجيد الأصيل يحاول دائماً أن يعرف الشكل المناسب لموضوعه وتجربته ، ولا يسمح لنفسه بالجمود أبداً » .

العلم . . والرواية

● المضامين العلمية هل يكن أن تغلب على الرواية

#### مستقبلا ؟

«إذا كنت تقصد بالعلم هنا ما يسميه الغربيون باسم Sience ، فأنا عتقد أن هذا النوع من الرواية العلمية سوف يزدهر كثيراً مع التطورات الكبرى للعلم ، لكنني لا أتصور أبدا أن الرواية العلمية سوف تصبح هي اللون الغالب بالتسبة للفن السروائي ، لأن الموضوع الأساسي للفن الروائي هو الإنسان ، وليس الأشياء الخارجية ، ولذلك فستظل المضامين العلمية ، فرعا من قروع الرواية وليس الفرع الوحيد بل وليس الفرع الأهم ، ستظل الرواية التي تصور المجتمع والنفس البشرية هي الأساس في الفن الروائي ، أما الرواية العلمية فسوف تكون على الدوام فرعاً في شجرة مليئة بالفروع أو وردة في حديقة مليئة بالورود» .

#### الرواية . . والقضية

 أي نوع من الرواية يمكن أن يؤدي دورا إيجابيا للدمة قضايا الإنسان العربي؟

«كما أشرت مراراً فإنني أعتقد أن الرواية التي تصور المجتمع والنفس وتعبر عن مشكلات الإنسان وصراعاته المختلفة هـي الـرواية الأقــرب إلى التأثير في الحياة وتأدية دور إيجابي فيها.

١ ـ أن يكون صاحب موهبة فنية حقيقية ، وبدون هذه
 الموهبة لا قيمة لأي شيء ، فالنوايا الحسنة لا قيمة لها في الفن .

٢ أن يكون صاحب ثقافة كبيرة وحقيقية ، لأن الفنان الجاهل أيضاً لا قيمة له حتى لو كان موهوباً . . . لا بد للفنان أن يكون عارفاً بالتراث العربي والتراث الإنساني معاً .

٣ أن يكون صاحب رؤية إنسانية ووطنية سليمة ، فالفنان الذي ليس لديه قم يؤمن بها وقضية يدافع عنها هـو أيضاً لا يمكن أن يؤدي دوراً له قيمة .

وهكذا فالمستقبل \_ في رأيمي \_ للرواية الإنسانية الواقعية التي تصور مشكلات حقيقية وتعبر عن قضايا أصيلة ، والفنان الموهوب وحده هو القادر على اختيار الشكل المناسب واللغة المناسبة لعمله الفني » .

أظن أننا أطلنا الحديث والحق أن في النفس أشياء أخرى وتفاصيل أكثر... ولكنني أود أن أتوقف هنا مع أعظم التحية والتقدير لجلة «الفيصل».

# غمون المستى فني

في بعيض الأحيان نسمع أو نقرأ جملة نحتار في فهم معناها رغم أننا نعرف معنى كل كلمة فيها . وتنجم هذه الحيرة عين أن للجملة أو التركيب معنيين محتملين لا ندري أياً منها يقصد الكاتب أو المتكلم .

#### طريقة جمع التراكيب

لقد اهتممت بالتراكيب ذات المعاني المزدوجة أو المتعددة . فأخذت أجمعها من المصادر المكتوبة أو المسموعة . ثم صنفتها في مجموعات متجانسة .

ولقد عرضت التراكيب التي اعتبرتها غامضة المعنى على أفراد مختلفين لمعرفة طريقة فهمهم لهذه التراكيب، واستبعدت التراكيب التي رأت الأكثرية عدم غموضها واستبقيت التراكيب التي فهمها عدة أفراد على وجوه مختلفة . وقد كانت هذه التراكيب على النحو التالي :

#### المسادر والمضاف

إذا أضفنا مصدراً مشتقاً من فعل متعد إلى اسم لاحق فإن هذا الـتركيب قـد يحتمـل أكثر من معنى . وهذه بعض الأمثلة :

 ١ ــ مساعدة الوالدين : قد يعني هذا التركيب مساعدة مقدمة إلى السوالدين ، أو مساعدة مقدمة منها .

٢ \_ إعانة الدولة : قــد يعــني هــذا
 التركيب إعــانة مــن الــدولة ، أو إعــانة إلى
 الدولة .

وإن هذا الغموض في المعنى لا يحدث في جميع حالات إضافة المصدر المشتق من فعل متعد، بل يقتصر حدوثه على حالة يكون فيها

المضاف إليه حياً قابلًا لأن يكون قائماً بالفعل أو متلقياً للفعل . فإذا قلنا مثلًا «تنظيف البيت» ، فإن هذا التركيب لا يحتمل سوى معنى واحد ، لأن البيت يتلق الفعل ولا يقوم به .

ولتجنب الغموض في مثل هذه الـتراكيب يستحسن صياغة التركيب على النحو التالي :

 ١ ــ مساعدة الوالدين للأبناء أو مساعدة الأبناء للوالدين .

٢ \_ إعانة الدولة للمواطنين أو إعانة المواطنين للدولة .

في مثل هذه الصياغة ينتني الغموض ، لأن التركيب الجديد يوضح من قام بالفعل ومن وقع عليه الفعل ، وفي بعض الحالات ، لا تشكل إضافة المصدر المشتق من فعل متعد إلى مضاف إليه حي أي غموض ، وذلك ناشئ عن مألوفية التركيب وفهم الناس له على نحو واحد بسبب كثرة استعمال التركيب وارتباطه بمعنى واحد دون سواه . ومثال ذلك :

- ١ \_ تدريب المعلمين .
- ٢ \_ مكافأة المتفوقين
  - ٣ \_ إدارة المدرسة .

هذه التراكيب شـاع اسـتعمالها وارتبـط كل منها بمعنى واحد هو على التوالي ما يلي :

- ١ \_ المعلمون يتلقون التدريب،
- ٢ \_ المتفوقون يتلقون مكافآت ،
- ٣ \_ المدرسة هي التي تدار .

#### بلون المحالات

#### ٢ ـــ المدرسة هي التي تدار

#### الم المالك من

وهذه بعض الأمثلة ؛

هذه الجملة:

يكتب أيضاً ،

أفضل في الكتابة ،

هذه الحملة:

هذه المرة على غيره عادته،

المرة جرياً على عادته .

١ ـ لا يكتب الولد مثل أخيه : قد تعني

١ \_ أن الولد لا يكتب وأن أخاه لا

ب \_ أو أن كليهما يكتبان ، ولكن الأخ

ج \_ أو أن الولد لا يكتب ولكن أخاه

٢ \_ لم يأت مبكراً كعادته : قد تعنى

ان عادته القدوم المبكر ولكن تأخر

٣ \_ تطير الحوامة في الهواء دون مطبات

ان الحوامة والطائرة العادية تتشابهان

ب \_ أو أن الحوامة تطير بدون مطبات

ورغم أن السياق قد يـوضح المعـني الـذي

يقصد إليه الكاتب، إلا أن هذه الجمل تبقى

مبهمة بدون سياق وبشكلها الحالي . وإذا أردنا

الوضوح فلا بد من إعادة الصياغة بحيث يتحدد

المعنى المقصود دون التباس . وهناك عبدة طرق

لإعادة الصياغة ، ولقد ذكر بعضها في معرض

سرد المعاني المحتملة للتراكيب.

ولكن الطائرة العادية تطير متعرضة لمطبات .

من حيث الطيران دون مطبات ،

مثلها يحدث للطائرات العادية : قـد تعـني هـذه

إذا احتار القارئ في تعليـق الجــار والمجــرور

التشبيه بعد النفي

إذا وقع تشبيه بعد نني فقد يفهم المعنى على أن المشبه هو الحالة المنفية أو غير المنفية .

عِلَة القيصل العدد (٤٠) ص ٥٨

# بعض التراكيب اللغوية

١ ــ تأثير التمرين على الاختبار :

ا ـــ التأثير على الاختبار،

ب \_ أو التمرين على الاختبار .

٢ \_ وجدت الرابطة لحماية الأطفال من جميع المذاهب :

ا \_ الأطفال من جميع المذاهب ،

ب \_ أو الحماية من جميع المذاهب .

ولدفع الالتباس، فقد يسعف السياق القارئ. وإذا أردنا الوقاية من الالتباس، فتحسن إعادة الصياغة على النحو التالي مثلًا:

١/١ \_ للتمرين تأثير على الاختبار .

١//ب \_ للتمرين على الاختبار تأثير .

١/٢ \_\_ وجدت الرابطة من أجل الأطفال على اختلاف مذاهبهم .

٢/ب ــ وجدت الرابطة لتحمي الأطفال من المذاهب (الدخيلة).

الموصوف والصفة المنسوية

أحياناً ينشأ الغموض عن مـوصوف صـفته منسوبة .

وهذه بعض الأمثلة :

١ ــ التعاون الجماعي :

ا \_ قد تعني تعاوناً بين جماعة وجماعة ,

ب ــ أو تعــاوناً بــين أفــراد الجماعـــة الواحدة .

٢ ــ اتجاهات مستقبلية :

ا \_ قد تعني اتجاهات نحو المستقبل،

ب ــ أو اتجاهات تحدث في المستقبل.

بقلم: د . محمد على الحولي

٣ \_ خدمات تربوية :

ا \_ قد تعنى خدمات للتربية ،

ب \_ أو خدمات في التربية .

٤ \_ خدمات طلابية :

ا ــ قد تعني خدمات يقدمها الطلاب ،

ب \_ أو خدمات تقدم للطلاب.

ه \_ ملاحظة صفية :

ا ـــ قد تعني أن الملاحظة يقــوم بهــا
 لصف ،

ب \_ أو أن الصف هـو الملاحـظ (بفتـح لحاء)،

ج \_ أو أن الملاحظة مكانها الصف.

٦ ـــ الضريبة المدرسية :

ا ــ قد تعني ضريبة تدفعها المدرسة،

ب ـ أو ضريبة يدفعها الناس من أجل المدرس .

٧ ــ التعليم التحاري :

ا ــ قد تعني هـذه العبارة تعلياً بقصـد
 التجارة والربح ،

ب \_ أو تعليم تخصص التجارة .

٨ ــ التعليم التوزيعي :

ا ــ قد تعني أن التعليم ذاته موزع ،
 ب ــ أو تعليم مادة التوزيع إحــدى فــروع

التجارة

٩ ــ تدريب تعاوني :

ا ــ قد تعني تدريب الطلاب مثالًا على التعاون ،

ب \_ أو تدريباً تتعاون في إنجازه اكثر مـن مهة .

۱۰ ــ دراسة مهنية :

ا ــ قد تعني دراســة المهنــة ذاتها تحليــلاً ونقيعاً ،

ب \_ أو دراسة قام بها مهني متخصص ،
 ج \_ أو دراسة الطالب في المعهد أو الجامعة ضمن متطلبات التأهل لمهنة ما .

۱۱ \_ بحث اجتماعی :

ا \_ قد تعني بحثاً ضمن علم اجتماعي ،

ب ــ أو بحثاً يتعلق بالمجتمع .

١٢ \_ المفهوم الذاتي :

ا ــ قد تعني مفهوم المرء عن ذاته،

ب ـ أو المفهوم الذي تكون ذاتياً .

۱۳ \_ مخالفات مدرسية :

ا ــ قد تعني مخالفات قامت بها المدرسة
 وإدارتها ضد الأنظمة ،

ب \_ أو مخالفات وقعت ضمن جدران المدرسة وقام بها التلاميذ.

١٤ \_ استقصاء علمي :

ا ــ قد يعني استقصاء بأسلوب علمي ،
 ب ــ أو استقصاء موضوعه أحــد فـروع
 على .

١٥ \_ مسح مدرسي :

ا ــ قد يعني مسحاً تقوم به المدرسة ،
 ب ــ أو مسحاً يقموم بــه بــاحث لمدرســة

ج \_ أو مسحاً يقوم به باحث لعدة مدارس .

١٦ ــ التوجيه الجماعي :

ا ـ قد يعني تـوجرباً مـوجهاً إلى جمـاعة
 ما ،

ب \_ أو توجيهاً صادراً من جماعة ما .

١٧ \_ الساعات المكتبية :

ا قد تعني ساعات المكتب،

ب \_ أو ساعات المكتبة .

١٨ \_ النمو المهني :

 ا قد تعني هذه العبارة نمو المهنة ذاتها ،

ب \_ أو نمو الشخص ضمن مهنته .

١٩ \_ التأمين المدرسي :

ا ــ قد يعني تأميناً يــتم داخمل المدرســة
 يدفع قيمته الطلاب،

ب \_ أو تـأميناً على المدرسـة ككل تـدفع
 قيمته المدرسة أو الهيئة المشرفة عليها .

۲۰ \_ مدرس جامعی :

ا \_ قد يعني مدرساً في الجامعة ،

ب \_ أو مدرساً يحمل شهادة جامعية .

٢١ \_ القراءة النطقية :

ا ــ قد تعني قراءة قوامها السطق أي جهرية وليست صامتة ،

ب \_ أو قراءة وادراك ما ينطقه الآخرون
 عن طريق مراقبة حركات الفم إذا كان القارئ
 أصم .

۲۲ ــ مواد طلابية :

عجلة القيصل العدد (٤٠) ص ٩٠

ا ـ قد تعني مواداً مخصصة للطلاب،
 ب ـ أو مـواداً صـنعها الـطلاب
 بأنفسهم ،

وهكذا نرى أن الصفة إذا كانت منسوبة

فإنها تسبب غموضاً في المعنى في كشير مسن الحالات. وقد يبزيل السياق هذا الغموض أحياناً، ولكن يتوجب على الكاتب في كثير من الحالات أن يزيل الغموض بنفسه عن طريق تحديد ما يقصد بالمثال أو الشرح أو التعريف أو إعادة الصياغة بطريقة ينتني معها الغموض.

#### الـــعجمان

من أسباب غموض المعنى العطف، إذ قد يحتار القارئ في رد المعطوف على المعطوف عليه. وهذه بعض الأمثلة :

### ١ ـ ينتجون الصواريخ المضادة للطائرات والمصفحات :

ا قد تعني هذه الجملة أنهم ينتجون الصواريخ والمصفحات ،

ب \_ أو أنهم ينتجون نهوعين مسن الصواريخ : نهوعاً مضاداً للمطائرات ونهوعاً مضاداً للمصفحات .

وإذا كان المعنى المقصود هـ و المعـنى الأول فالأفضل أن تكون الصياغة على النحو التالي :

ينتجون المصفحات والصواريخ المضادة للطائرات. وإذا كان المعنى الثاني هو المقصود، فالأفضل أن تكون الصياغة على النحو التالي: ينتجون الصواريخ المضائرات وللمصفحات.

## ٢ \_ عــ لم التــوزيع أو التبيــؤالبشري :

ا ـ قد تعني أن كلمة (التبيؤ) معطوفة
 على (علم) فيكون عـلم التـوزيع هـو التبيـؤ
 البشرى .

ب \_ وقد تعني أن كلمة (التبيؤ) معطوفة
 على (التوزيع) فيكون علم التوزيع هو علم التبيؤ
 البشري .

وينشأ الغموض هنا عـن الحـيرة في تحـديد المعطوف عليه : هل هو كلمة (علم) أو كلمة

حركات الإعراب في تحديد المعطوف عليه أحياناً. وقد يزيل السياق الغموض أحياناً. غير أن التركيب بحد ذاته دون سياق ودون شكل غامض لا بد من توضيحه بالشكل أو السياق.

(التوزيع)؟ وفد يفيد الشكل أي وضع

### ٣ ـ الموجـودات أو الأصـول الحقيقية :

قد تعني أن (الأصول) معطوفة على (الموجودات)، فتكون الموجودات هي الأصول وكلاهما حقيقي،

ب ــ أو أن (الأصول الحقيقية) معطوفة على (الموجودات)، فتكون الموجودات هـي الأصول الحقيقية.

وينشأ الغموض هنا عن الحيرة في تحديد المعطوف : هل هو (الأصول) أم (الأصول الحقيقية)؟ والإزالة الغموض، فإن الصياغة التالية أفضل :

الموجودات (أو الأصول) الحقيقية .
 الموجودات (أو الأصول الحقيقية ) .

#### العظف يد (أو)

بالإضافة إلى الغموض الذي قد ينجم عن العطف بسبب الحيرة في تحديد المعطوف أو المعطوف عليه ، فإن (أو) قد تفرض مشكلة خاصة من حيث المعنى . إذ من المعروف أن (أو) تفيد التخير ، ولكن السؤال هو : هل المعطوف عليه في المعنى ولو اختلف عنه في الشكل أم المعنف عنه في الشكل معاً؟ وهذه بعض الأمثلة :

١ \_ إن النتيجة هي س أو ص :

ا \_ قد تعني هذه الجملة أن النتيجة نفسها لها اسمان هما : س ، ص . أي أن النتيجة واحدة ، يسميها البعض س ويسميها البعض الأخر ص .

ب \_ أو أن النتيجة قـد تــكون س في

بعض الحالات، ص في حالات أخبرى، أي أن س، ص لا تشيران إلى نفس الشيء.

ولإزالة الغموض في مثل هذه الجملة ، من الأفضل أن تكون الصياغة كها يلي :

ا \_ إن النتيجة هي س (أو ص).

ب \_ إن النتيجة هي إما س أو ص .

٢ \_ العلوم أو الدراسات الإنسانية :

 ا ـــ قد تعني أن العلوم هــي الــدراسات لإنسانية ،

 ب \_ أو أن العلوم تختلف عن الدراسات لإنسانية ،

ج \_ أو أن العلـوم هـي الــــدراسات، وكلاهما إنسانية .

ومنشأ الغموض هنا مزدوج . فهناك غموض ناشئ عن (أو) وهل تفيد الترادف أم عدمه ؟ وهناك غموض ناشئ عن تحديد المعطوف : هل هو (العدراسات) أم (الدراسات الإنسانية) ؟

وبالطبع، فإن السياق والمعنى العام قد يزيل الغموض . ولكن إذا نظرنا إلى الـتركيب ذاته فإن احتال الغموض قائم . فلـو كانـت الجملة كما يلى :

إن طالب العلوم أو الدراسات الإنسانية يقوم بأبحاث واسعة ، فقد يفهم القارئ واحداً أو أكثر من المعاني (أ) ، (ب) ، (ج) المشار اليها سابقاً . ولإزالة الغموض ، فإن تعديل الصياغة قد يفيد :

ا لعلوم (أو الدراسات الإنسانية) :
 وهذا يدل على أن العلوم ترادف الدراسات
 الإنسانية .

ب ـ الدراسات الإنسانية والعلوم:
 وهذا يدل على عدم الترادف بين الدراسات
 الإنسانية والعلوم.

ج ـ العلوم (أو الدراسات) الإنسانية : وهذا يدل على أن العلوم ترادف الدراسات.

#### المضاف والمضاف إليه والصفة

قد ينشأ الغموض عن الحيرة في تحديد

الموصوف الذي تصفه الصفة . ويتخذ هذا التركيب الصيغة التالية :

مضاف + مضاف إليه معرف + صفة معرفة . فق مثل هذا التركيب، قد يقصد الكاتب أن تكون الصفة تابعة للمضاف، حيث إنها معرفة به (أل) التعريف والمضاف معرف بإضافته إلى معرفة . وقد يقصد الكاتب أن تكون الصفة تسابعة للمضاف إليه ، حيث إن كلاهما معرفة أيضاً .

وهذه بعض الأمثلة ;

١ \_ بناء الصف الاجتاعى :

ا ــ قد تعني أن البناء هو الاجتاعي،
 ب ــ أو أن الصف هو الاجتاعي.

٢ \_ اختبار الذكاء اللغوي :

ا قد تعني أن الاختبار هو اللغوي ،
 ب أو أن الذكاء هو اللغوي .

ومن الممكن إزالة الغموض عن طريق الشكل أي إضافة حركات الإعراب. ومن المعروف في اللغة أن الصفة تلتصق بالموصوف. فإذا أريد أن تكون الصفة تابعة للمضاف وليس للمضاف إليه، فإن الصيغ التالية تكون واضحة بلا غموض:

١ ــ البناء الاجتماعي للصف،

٢ \_ الاختبار اللغوي للذكاء .

وفي بعض الحالات، ينتني الغموض بسبب شيوع الاستعمال. وهـذه بعض الأمثلة :

الفقرة الجيدة . فالفقرة هنا هي الجيدة ، وليست الصفات .

٢ - أسلوب التعليم المصغر . فالتعليم هذا
 هو المصغر ، وليس الأسلوب .

وقد تحددت تبعية الصيفة هنا بفعل التصاقها بالموصوف وبفعل شيوع اصطلاح الفقرة الجيدة واصطلاح التعليم المصغر.

وفي بعض الحالات، لا ينشأ أي فرق في المعنى سواء تبعت الصفة المضاف أو المضاف إليه. ولكن هذه الحالات محدودة جداً. وعلى سبيل المثال:

منحنى التوزيع الاعتبدالي . فقد يكون المنحنى هو الاعتدالي وقد يكون التوزيع هـو الاعتدالي .

وفي كلتا الحالتين، المعـنى واحـد في عـلم الإحصاء .

#### التخسسيلاصنة

وهكذا فقد تبين لنا أن بعض التراكيب قد تكون منشأ غموض في المعنى لاحتالها أكثر من معنى. وهذه التراكيب هي :

١ \_ المصدر المضاف.

٢ ــ التشبيه بعد النقي .

٣ ــ الجار والمجرور .

٤ \_ الموصوف والصفة المنسوبة .

ه \_ العطف .

٦ \_ العطف بـ (أو) .

٧ \_ المضاف والمضاف إليه والصفة .

ولهذا يتوجب على من يكتب أن يتنبه إلى أمثال هذه التراكيب وما قد تسببه من إرباك للقارئ. فقد يفهم القارئ من التركيب غير ما قصد إليه الكاتب. ومن هنا يجب على الكاتب أن يزيل غموض التركيب بتعديل صياغته أو إضافة تعريف أو توضيح عن طريق السياق.

ومن ناحية أخرى ، على القارئ أن يتنبه إلى أمثال هذه التراكيب أيضاً وأن يتحقق من المعنى الذي قصد إليه الكاتب ، كيلا يفهم عكس ما أريد له أن يفهم . والسبيل إلى هذا التحقق يبدأ من معرفة ماهية التراكيب الغامضة أولا . ثم تتبع هذه المعرفة بتبصر القارئ في النص الذي أمامه ليحدد المعنى الذي أراده الكاتب ويستبعد المعنى الذي لم يرده .

وبدون دقة المكاتب وحذر القارئ فيان عبالات سوء الافهام وسوء الفهم تبق واسعة ومفتوحة . ومع قصور الافهام من الكاتب وعدم دقة الفهم من القارئ تضيع الغاية الأولى من الكتابة ذاتها ، ألا وهي نقل المعلومات من المكاتب إلى القارئ . وكلها ازدادت نسبة التراكيب الغامضة في مادة مكتوبة ، ازداد احتال سوء الافهام من جانب الكاتب وازداد احتال سوء الفهم من جانب القارئ .

# الكنداث، فيلسوف ألعرب

بقلم: مأمون غريب

إن من يدرس تاريخ الفلسفة الإسلامية . . سوف يلتق بفيلسوف عظم . . ترك آثاراً بعيدة المدى في الفكر الإسلامي . . إنه الفيلسوف العربي أبو يوسف إسحق الكندي .

ولد في الكوفة سنة ١٧٥ ه، من عائلة عربية عريقة من قبيلة كندة التي يمتد أصلها إلى جنوبي شبه الجنريرة العربية .. وقد نشأ حياة مترفة حيث كان والده أميراً على الكوفة .. كما عاش طقولته في الكوفة .. ثم ذهب إلى بغداد .. وقد استطاع أن يكون قريباً من الخليفة العباسي المأمون، ومن الخليفة المعتصم .. بل لقد توثقت العلاقة بين الكندي وبين أحمد بن

الخليفة المعتصم .. ولقد تبغ الكندي في الفلسفة والمنطق والمفلك والموسيقى والهندسة .. ولأن العصر الذي نشأ فيه كان عصر يتسم بكثرة الترجمات من البونانية والسريانية إلى العربية ، فقد استفاد الكندي استفادة هائلة من هذه الترجمات .. وقرأها

واستوعبها . . وخاصة الفلسفة اليونانية متمثلة في أرسطو ، ومدرسة الإسكندرية متاثراً بفلسفة أقلاطون . . بل كان يشرف على بعض هذه الترجمات ويصوغها بأسلوبه . . ويعتبر الكندي أول فيلسوف عربي صميم .

وقبل أن نتحدث عنه كفيلسوف . . لا بد أن نعطي إجابة على علامة استفهام هامة أثارها البعض ، هل هناك فلسفة إسلامية أم أن فلاسفة الإسلام كانوا مجرد نقلة للتراث الإغريقي ؟

والواقع أن الذي يدرس الإسلام دراسة واعية مستنبرة ، ثم يتابع تطور الفكر الإسلامي ، سوف يلحظ أن هناك فلسفة إسلامية صحيحة ، تستمد أصولها من القرآن والسنتة . . أي أن هناك فلسفة

إسلامية لها خصائصها وبميزاتها . . وليست - كها زعم البعض - أنها فلسفة أرسطية مكتوبة بأسلوب عربي . . ولا هي مجرد آداء مدرسة الإسكندرية ، وقد نسبها العرب إلى بعض رجالهم . . كل هذه افتراءات ليس لها ما يبررها إلا للايحاء بأن العقل العربي لا يستطيع أن يستوعب الأفكار الجردة . . وأن العقل العربي ليس عنده

القدرة على الإتيان بمذاهب فلسفية متطورة .. إنه نوع من الحقد على العرب .. واتهامهم بالعجز .. ولكن الذي يدرس تاريخ الفكر سوف يلتق بفلاسفة إسلامين عظام من أمثال الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد وغيرهم .

والفلسفة الإسلامية تحاول أن توفق بين العقل والنقل . وهي تحاول في نفس الوقت التوفيق بين الفلسفة والدين . . وقد كان على الفلسفة الإسلامية أن تثبت أنه ليس هناك ثمة تناقض بين النقل والعقل مثلاً . . وقد وصلوا إلى نتائج فكرية ممتازة . . كها أفادت حركة الترجمة في عهد الخلفاء العباسيين ، وخاصة المأمون ،

على نقل التراث اليوناني إلى العربية ، كذلك نقلوا عن الفرارسية والسريانية . . ومن هنا عرف العرب طب جالينوس وهندسة أقليدس ، وفلك بطليموس . . كما ألموا بفلسفة كبرا فالسفة الإغريق . . هذه الترجمات التي نقلت فيا بعد عن العربية وترجمت إلى اللاتينية ودفعت الحضارة الأوروبية دفعة هائلة إلى الأمام ، وأخرجت أوروبا من ظلام العصور الوسطى إلى أنوار الحياة الجديدة .

المهم أنه لم يكد يطل القرن الثالث الهجري ، إلا وقد أصبح للعرب مدارس في مختلف فروع المعرفة من طب وفلك وعلوم رياضية وكيمياء وفلسفة . . وقد وضع دعائم أول مدرسة فلسفية أبو يوسف يعقوب بن إسحق







🖈 الغسزالي 🖈

ودليل الكندي على وجود الله هو دليل الغائية والعناية الإلهية . . فكل شيء غاية . . والنظام الدقيق للكون والكائنات الحية تدل دلالـة قـاطعة على الخالق الذي خلقها . . ونظم حركتها . . كما أنه دلل على وحدانية الله . . مستنداً في ذلك إلى أدلة القرآن الكريم مثل :

- ﴿ لُو كَانَ فَيهِمَا آلْمَةَ إِلَّا اللَّهُ لَفُسِدْتًا ﴾ .
- ﴿ قُلُ لُو كَانَ مِعِهُ آلِمَةً كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لَابِتَغُوا إِلَى ذَى العرش سبيلاً ﴾ .

ولا شك أن الغزالي قد استفاد بالفلسفة الاعتزالية . . أو فلسفة المعتزلة . . ولعل الكندي قد نال الحظوة عند خلفاء بسني العباس وخاصة المأمون والمعتصم . . لأنها كانا يشجعان المعتزلة ، غير أن الدائرة دارت عليه . . عندما ألت الخلافة إلى المتوكل المذى كان يميل إلى المذهب السني . . فقد زالت حظوة الكندى في بلاط الخلافة .. ومات وهو في شبه عزلة حوالي عام ٢٦٠ هـ، على أرجح الأقوال.

أنناء عزلته الرهيبة تلك حاول أن يفلسف حياته . . بمعنى ألا يعيش يبكي على مجد زائل . . فلا يجد إلا رجع بكاء . . إنما حاول أن يتكيف . . أو يتوافق مع نفسه في حياته الأخيرة . . وقد عبَّر عـن ذلك شعراً فيما روى الرواة عنه فقال :

فغمض جفسونك أو نكس وضائل سؤالك واقبض يديك وفي قصر بيتك

وعند مليكك فيابغ العليو

وبالوحدة اليوم فياستأنس فإن الفيتي في قليوب السرجال

وإن التعـــزز بكالأنفس



🖈 الكشيدي 🖈

الكندي . . ساعده على ذلك ما استوعبه من الترجمات ، فكتب أبحاثاً عظيمة في الطب والفلك والرياضيات والمنطق والسياسة والفلسفة، حتى أن البعض يقول عنه إنه كتب أكثر من ( ٢٠٠ رسالة ) . . لم يستدل على معظمها للأسف ، كما أن له الكثير من الخطوطات في مكتبات اسطنبول ، وبعضها مكتوب باللاتينية !

المهم أن الكندي كان عبقرية عربية نادرة . . قد حاول في فلسفته التوقيق بين الفلسفة والدين . . وخاصة أنه من كتاب الله وسنَّة النبي عليه الصلاة والسلام استفاد الدعوة إلى التأمل على ذلك .

المهم أن فلسفة الكندي تهدف إلى الـوصول إلى غـرض معـين وهـو البات (الواحد الحق) . . أي الله سبحانه وتعالى ، وأن الله هو مبدع الكون من العدم . . فلا مجال إذن أن يكون الدين منافياً للفلسفة . . كما أنه حاول التوفيق بين فلسفة أفلاطون وأرسطو .

ولا شك أن الكندي قد صنع مدرسة فلسفية إسلامية ، وكان له تلاميذ أثروا الحياة الفكرية الإسلامية في بغداد أشهرهم ابت كرنيب، وأحمد بن الطيب السرخسي، وأبو زيد البلحي ..

### • يعتبرالكندى أول فيلسوف عربي صميم ، لأن المنارابي مند يرجع إلى أصل ستركي ، ويرجع ابر سينا إلح أصل ونارسي

### • ولكن . - صلكانت صداك فالسفة إسلامية حمثًا ، أم أن فلا سمنة الإسدادم كاستوامجرد نعتلة للتراث الإغربيعي ؟

#### وكائم نسرى مسن أخسي عسرة غـــني وذي ثــروة مفلس

والغريب أن الجاحظ في كنابه الشهير (البخلاء) يتهمه بالبخل ... ووجه الغرابة هنا أنه من أسرة عـربية عـريقة .. معــروفة بــالكرم .. وأغلب الظن أن هناك كلمات ينسبها البعض إليه .. همي الـني أوقعـت بعض مؤرخيه في انهامه بالبخل . . فهو يوصي ابنه فيقول :

\_ « با بني الأب رب ، والأخ فخ ، والعم غم ، والخال وسال ، والأقارب عقارب، وقول (لا) بصرف البلا، وقــول (نعــم) يــزيل

وكان يرى أن سماع الأغاني يصيب الإنسان بالفقر؟!! كيف ؟

لأن الإنسان يسمع فيطرب، فينفق فيفتقر فيغتم، فيموت!!

ولنتابع هذه الوصية الطريفة لابنه فنراه يقول :

\_ « والدينار محموم . . فإن صرفته مات » .

« والدرهم محبوس فإن أخرجته فر » .

« والناس سخرة فخذ شيئهم واحفظ شيئك » .

« ولا تقبل ممن قال اليمين الفاجرة فإنها تدع الديار بلاقع خارية » .

ونرى ابن نباتة يتحدث عن هذه الوصية فيقول : إن الكندي كتب لابنه يقول :

يا بني كن كلاعب الشطرنج .. تحفظ شيئك وتنأخذ من شيئهم. فإن مالك إن خرج عن يديك لم يعد إليك. واعلم أن الدينار محموم ، فإن صرفته مات . واعلم أنه ليس هناك

أسرع فناءً من الدينار إذا كسر .. والقسرطاس إذا نشر. ومثل الدرهم كمثل الطير اللذي هو لك ما دام في يدك. فإذا طار صار لغيرك!

وتمثل بقول الشاعر :

قليل المال تصلحه فيبقى ولا يبقى الكثير مع الفساد لحفيظ الماء خير مين فناء

وسير في البلاد بغير زاد

ولعل هـذه الوصية التي تنسب إلى الكندي هـي الـتي دفعـــن الجاحظ وغيره أن يعتبره سن البخلاء . . حسى أنسا نسرى ابسن أبي أصيبعة يقرل: لو كانت هذه الوصية هي وصية الكندي . . فيصدق عليه ما قاله البعض أنه كان بخيلاً . . وهذا بعني أن ابن أبي أصيبعة كان بشك في نسبة هذا الكلام إلى الكندي . وربما يكون الكندي قد كتب هذه الوصية بعد ما لقيه من عزلة في أواخر أبامه . . لاشتغاله بالفلسفة الستي كان يسراها البعض لا تليــق بالمسلم . . أو لأن ميله إلى فلسفة المعتزلة . . مما جعــل المتــوكل لا يميــل إليه . . فيبعده عما كان فيه من صولة وجاه . . هو الذي جعلمه يكتب هذه الوصية لابنه . على أساس أن المال هو عصب الحياة . . وبـــلا مـــال يعيش الإنسان حياته شريداً لا يعرف موضع خطاه في الحياة . . فهو نوع من الحرص على مستقبل ابنه . . وخاصة أنه هو نفسـه ذاق كيف انحـدر من القمة إلى السفح . . . كيف تغير حاله عندما كان الخليفة المأمون والخليفة المعتصم راضيان عنه . . وبمجرد أن تولى خليفة جديد لا يدين بفكره . . أدارت له الأيام ظهرها . . وتحـول مجـده إلى مجـرد ذكريات . . فعاش بقبة عمره حزيناً يعتصره الهـم . . وإن كان في نفس الوقت حاول أن يؤقل نفسه على الواقع الأليم الذي عاش فيه . . بل إنـه

تعرض لوشاية بعض الحاقدين . . حتى استولى المتوكل على مكتبته الضخمة التي كان يجمع فيها تلاميذه ، ويلقنهم فيها فلسفته ، وعلمه الغزير في شتى فروع الحياة .

.. لعل هذه الوصية نوع من التشاؤم تعكس ظروفه في اخريات حياته، وليست تعكس بالضرورة كونه كان بخيلًا، لأن البخل يناقض قوله على ما أورده البيهني :

\_ لا تغتر بمال وإن كثر ،

ومن كلمات الكندي الذي يحفظها لنا التاريخ .. وتعتبر من جوامع الكلم .. تلك الكلمات العميقة :

- اعتزل الشر فإن الشر للشرير خلق.
   ومن لم ينبسط لحديثك فارفع عنه مؤونة الاستاع منك.
  - اعط الهوى واطع من شئت .. ولا تغتر بمال وإن كثر.
- لا تطلب الحاجة إلى كذوب فإنه يبعدها وهـي قـريبة ولا إلى
   جاهل، فإنه يجعل حاجتك وقاية لحاجته.
  - لا تنجو مما تكـره حتى تمتنع عن كثير بما تحب وتريد.
- العاقل يظن أن فوق علمه علماً ، فهو أبداً يتواضع لتلك الزيادة .

والجاهل يظن أنه قد تناهى فتمقته النفوس لذلك.

- ليتق الله تعالى المتطيب ولا يخاطر. فليس على الأنفس عموض.
   وكما يجب أن يقال إنه كان سبب عافية العليل وبرثه ، فليحذر أن يقال إنه كان سبب تلفه وموته.
  - من لم يكن حكياً . . لم يزل سقياً .

\* \* \*

مها يكن من شيء فإن الكندي كان فيلسوفاً عظياً .. وعالماً كبيراً فهو أول فلاسفة العرب والإسلام .. وقد اعجب به أيما إعجاب فلاسفة الغرب ودارسوه ، حتى أننا نرى المؤرخ والمفكر والفيلسوف والرياضي كاردانوس الذي مات عام ١٥٧٦م .. يضع كتاباً يتناول فيه حياة (١٢ من كبار المفكرين في العالم) يضع من ببنهم عمد بن موسى واضع علم الجبر، والكندي .. كما اكتشف المستشرق الألماني ه . ريتر Hellmuth Ritter بجموعة من رسائل الكندي في مكتبة آياصوفيا .. وقد كتب عنها وذكر أسماءها مع زميله م . بلسر Martin Plesser

\* \* \*

والكندي هو الذي قال كلمته الشهيرة :

« يحتاج طالب العلم إلى ستة أشياء حتى يكون فيلسوفا : فإن نقصت لم نتم ، ذهن بارع ، وعشق لازم ، وصبر جميل ، وروع خال ، وفاتح مفهم ، ومدة طويلة » .

\* \* \*

إن الكندي الذي قدم ما قدم من عطاء . . كان نقطة انطلاق نحو حياة فكرية مستنيرة . . في حاجة إلى المزيد من إلقاء الضوء عليه . . وهذا ما يجب أن يقوم به المهتمون بالدراسات الفلسفية والفكرية في العالم العربي . . لأنه آن الأوان أن نقوم بهذا الدور الهام في إلقاء الضوء على تراثنا العربي . . ولا نجلس خاملين . . في انتظار أن يقدم لنا تراثنا المستشرقون ؟! . . وسوف نجد في تراثنا ما يضيء لنا الطريق نحو غد اكثر أملًا وإشراقاً وإنتاجاً . . لأن هناك بديهة تقول : إنه من لا ماض له . . لا حاض له !





## مجلتان في مجلة واحدة الآن في الأسواق

الناسران هشام ومحمد على حافظ تصدر عن المربط اليذ المحدودة

المركزالوكيسيي : لنسدن 6/7 GOUGHSQUARE FLEET STREET LONDON EC 43DJ

الف روع والمكاتب جدة \_ الرياض \_ الخبر \_ القاهرة \_ بيروت \_ تونس جنيف \_ باريس \_ هيوستن \_ واشنطن \_ يوكوهاما



فلم نستفد منها ولا غيرت مئا عـواد، ولم نفـطن إلى خـطر عتـا سلول ظلام في ضمائه بنا جنا فهامت به شروقاً وتاقت له فنا الما تسركت كأساً ولا أغفلت دنا مسلازمة لم تنفصسل لحسيظة عنسا ترنكمه أم سياءنا وقيع ميا غني جــديا. وإن كتـــا نسىء بـــه الــظنّا كأناً بما صاغوا من القرول آمنا على بيطل مبين خييرة القيوم أمنا على غير ما شاء النزعيم ومنا سنا عفافاً ولا خان البالد كما خنا وفزنا من الأقبوال بالروضة الغنا وعوداً ، ولم يصدق بما كان قد مني يسبرهن أن الشعب أمسى له قلها وماض على أطيافه نقرع السنا وتمضى لياليها ونحسن كما كنسا

بفینا علی مر اللیسالی کها کنسا بقينــا ولم نحفــل بمـــا لاح مـــن رؤى نهبم بــوادي التيــه حــيرى تلفّنـــا ضرئسر في ضال النعاق تسرعرعت وعبيت حمياه غيرامأ ولهفية تملكها حتى استحال سيجية نكيل لن غني المدائح شاقنا ونظهر تعظيمأ لكل مغسامر نـــردّد مـــا تهوی أســـاطين حــــزبه فإن مندحوا قنزماً مندحنا، وإن دعنوا ونزعم خوّاناً من الناس من سنعي وإن كان لم يسرق من الشمعب حقمه قبلنا مـــن المبـــتز حلـــو ادعــــاثه أتى بالمنى الخضراء حين مجيئه وكم مسذع تحسرير شمعب وفعلمه بقينا صراعاً بسين آلام حساضر تمسر بنسا الأيسام دون تسوقف



شعر: د.عبد الله الصالح العثيمين

هو علي بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس الصدفي ، ولمد في مصر ولم يعرف تاريخ ولادته وتوفي فيها عام ٣٩٩ هجرية (الموافق ٢٠٠٩م) . وقد ورد في كتاب معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة : «أن علي بن عبد الرحمن بن أحمد بن يونس بن عبد الأعلى الصدفي ، المصري (أبو الحسن) فلكي ، مؤرخ ، مشارك في علوم كثيرة » . عاش ابن يونس في بيت علم ، فوالده عبد الرحمن كان من أكبر المؤرخين في مصر ومن أشهر علمائها ، وكما كان جده صاحب الإمام الشافعي ومن الذين أمضوا جل وقتهم في دراسة علم الفلك ، ولذا يعتبر من المتخصصين في علم النجوم . ويقول ابن القفطي في كتابه أخبار العلماء بأخبار الحكماء : «ابن يونس سليل بيت اشتهر بالعلم ، (فابوه عبد الرحمن بن يونس) ، كان محدث مصر ومؤرخها ، وأحد العلماء المشهورين فيها ، وجده يونس بن عبد الأعلى ، صاحب الإمام الشافعي ومن المتخصصين بعلم النجوم » ، ويطيب لنا هنا أن نذكر أنه أنجب ولداً متخلفاً فباع جميع مصنفاته بالأرطال في سوق الصابونيين .

# علا من عبليم

#### تسجيل أول كسوفين للشمس

نبغ ابن يونس في علم الفلك وذلك في عهد العريز الخليفة الفاطمي وابنه الحاكم بأمر الله ، وقد شجعه الخلفاء الفاطميين على البحث في علم الهيئة والرياضيات ، فبنوا لـ مرصداً على صخرة على جبل المقطم قرب القاهرة ، وجهزوه بأفضل آلات وأدوات الرصد . وقد رصد بكل نجاح كسوف الشمس وخسوف القمر في القاهرة عام ٣٦٨ هجرية (الموافـق ٩٧٨ م) . وقــد ذكر في المموسوعة الريطانية: « أن مجهودات ابن بونس الذي أعطته الشهرة العظيمة رصده كسوف الشمس لعامي ٩٧٧ ، ٩٧٨ ميلادية ، فكانا أول كسوفين سجلا بدقة متناهية وبطريقة علمية بحتة ، كما استفاد منها في تحديد تزايد حركة القمر » . ولقد نال شهرة فاثقة النظير بين معاصريه ومن تبعه من علماء الفلك بتأليفه زيجاً كبيراً في أربعة أجزاء سماه « المربح الحاكمي » ، وسبب تسميته زيجه بالزيج الحاكمي هو أن الخليفة العزيز الفاطمي طلب منه تأليف زيج يفوق الأزياج السابقة له ، ولكنه لم يستطع تكملته في حياة العزيز الفاطمي بل أتمه في عهد ابنـه الحــاكم بــأمر الله . وأورد المؤلف المشهور الدكتور عمس فروخ في كتـــابه « تـــاريخ العلوم عند العرب»:

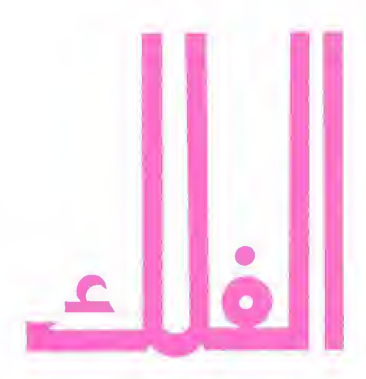
#### الزيج الحاكمي الكبير

«وضع ابن يونس زيجاً سماه (الزيج الحاكمي السكبير) نسبة إلى الحاكم بأمر الله (ت ٤١١ هجرية = ١٠٢٠ ميلادية)، وضم فيه جميع الخسوفات والكسوفات وجميع قرانات الكواكب التي رصدها القدماء

والمحدثون . ثم إنه درس هذه كلها وقارن بعضها ببعض ، فتبين له أن حركة القمر في تزايد (في السرعة) . وصحح ابن يونس ميل دائرة البروج وزاوية اختلاف المنظر للشمس ومبادرة الاعتدالية » . ولحت المؤلفة زيغريد هونكه ، في كتابها شمس الله تسطع على المغرب : « ابن يونس من أعظم علياء الفلك ومن مؤلفاته (الزيج الكبير الحاكمي) فيه أرصاد الفلكيين القدماء وأرصاد ابن يونس المتعلقة في الخسوف والكسوف واقتران الكواكب» .

الزيج هو عبارة عن جداول مسجل فيها حركة الشمس والقمر والأرض ، والنجوم ومساراتها . وأقدم الريجات المدونة زيج بطليموس المدون في كتابه الجسطي . وقد عرَّف الزيج العلامة عبد الرحن بن خلدون في كتابه المقدمة في التاريخ : « من فروع علم الهيئة علم الأزياج ، وهي صناعة حسابية على قوانين عديدة فيا يخص كل كوكب من طريق حركته وما أدى إليه برهان الهيئة في وضعه من سرعة وبطه واستقامة ورجوع وغير ذلك ، يعرف به مواضع الكواكب في أفلاكها لأي وقت فرض من قبل حسبان حركاتها على تلك القوانين المستخرجة من كتب الهيئة ، ولهذه الصناعة قوانين في معرفة الشهور والأيام والتواريخ الماضية وأصول متقررة مرتبة تسهيلًا على المتعلمين وتسمى « الأزياج » .

وقد شرح ابن يونس في زيجه (الزيج الحاكمي) بكل تفصيل الطريقة التي اتبعها العلماء الذين أرسلهم الخليفة المأمون لقياس محيط الأرض. ويذكر ابن خلكان في كتابه وفيات الأعيان: «أن زيج ابن يونس كبير ويقع في أربعة مجلدات، ولم أر في الأزياج على كثرتها أطول منه ». ويضيف سيديو في كتابه تاريخ العرب العام: «أن



بقام: د على عيد الله الدوساع

ابن يونس يقوم مقام المجسطي لبطليموس والرسائل التي ألفها علماء بغداد سابقاً . ويشمل على مقدمة طويلة و ٨١ فصلاً » . أما عمر رضا كحالة فيذكر في كتابه العلوم البحتة في العصور الإسلامية : « وكان قصد ابن يونس من هذا الزيج أن يتحقق من أرصاد الذين تقدموه وأقوالهم في الثوابت الفلكية وأن يكمل ما فاتهم ، فرصد كسوف الشمس وخسوف القمر في القاهرة حوالي سنة ٩٧٨ ميلادية ، وأثبت منها تزايد حركة القمر ، وحسب ميل دائرة البروج ، فجاء حسابه أقرب ما عرف إلى أن أتفت آلات الرصد الحديثة » .

وقد أجمع المؤرخون في تاريخ العلوم أن ابن يونس يعتبر أعظم قلكي أنى بعد البتاني وأيو الوفاء البوزجاني. ويقول سيد حسين نصر في كتابه العلوم والحضارة في الإسلام: «أن ابن يونس يعتبر عند المؤرخين في العلوم من أكبر الفلكيين المسلمين المذين أضافوا إضافات رائعة ، قام بأرصاد كثيرة في القاهرة ، وهذا الإنتاج يظهر من زيجه (الزيج الحاكمي) الذي بقي المرجع المفضل عبر التاريخ » . ويعده جورج سارتون في كتابه المدخل إلى تاريخ العلوم: «أن ابن يونس من فحول علياء القرن الحادي عشر الميلادي » . ولقد أدخل التعديلات الكثيرة على الأزياج السابقة لزيجه (الزيج الحاكمي) وعلى سبيل المثال على وشرح زيج يحيى ين أبي منصور ، في القاهرة . ويقول عز الدين فراج في كتابه فضل علماء المسلمين على ويقول عز الدين فراج في كتابه فضل علماء المسلمين على ويقول عز الدين فراج في كتابه فضل علماء المسلمين على

كان يسير في نفس الطريق الذي سلكه فلكيو بغداد ، ولكن يعد العلماء إرصاده أول سجل إرصاد في دقة علمية ملحوظة ، يتخذونها مراجع يرجع إليها » .

والجدير بالذكر أن علماء أوروبا درسوا زيج ابن يونس لأهمية وسهولة أسلوبه العلمي ، ولذا فقد ترجه من اللغة العربية إلى الفرنسية الأستاذ السكبير (كوسان) فسرنسي الأصل ، وذلك عام ١٨٠٤ ميلادية . ويقول سوتر في دائسرة المعارف الإسلامية : «ومن المؤسف حقاً أنه لم يصل إلينا كاملاً الزيج الحاكمي ، وقد نشر وترجم (كرسان) بعض فصوله ، التي فيها أرصاد الفلكيين القدماء وأرصاد ابن يونس نفسه عن الخسوف والكسوف واقتران الكواكب ، وقد أظهر ابن يونس براعة كبرى في حل الكثير من المسائل العربصة في علم القلك الكروي ، وذلك باستعانته بالمسقط العمودي للكرة الساوية على كل من المستوى الأفق ومستوى الزوال » .

وقد أدنى ابن يونس يدلوه في جميع فروع المعرفة ، ومنها علم الحساب الذي يتجلى في جميع مؤلفاته . كما أنه خصص جزءً في كتبابه (الربيح الحاكمي) لعلم جغرافية خطوط السطول والعرض . في سنة المحتمد ميلادية ، قامت مكتية ليدن في هولندة بطباعة ونشر القسم المختص في الجغرافية من كتاب ابن يونس (الربيج الحاكمي) ، ولذا صار متداولا في جميع أنحاء المعمورة . ويمتدح المؤلف جمي . كرامسوز في كتاب تراث الإسلام (تأليف جمهرة من المستشرقين) قائلاً : « ابسن يونس (حواني ١٠٠٠ ميلادية) والبيروني العظيم (في حدود ١٠٣٠ ميلادية) أصدرا أزياجاً جغرافية في الأطوال والعروض (خطوط السطول والعرض) ، متبعين نظرية تقسيم الأرض إلى مناطق سبم » .

كان علم المثلثات لم ينفصل تماماً عن علم الفلك ، ولكنه كان في طريقه للاستقلال ، فلذا اهتم ابن يونس اهتماماً بالغاً بهذا الحقل وبرع فيه ، وبحوثه في هذا المجال فاقت بحوث كثيرين من العلماء ، وكانت معتبرة جداً عند الرياضيين ، ولها قيمتها الكبيرة في تقدم علم المثلثات .

فعلى سبيل المثال حسب بكل دقة جيب ا°(حا ا°)، كما أوجد جداول للظلال وظلال التمام. وابتكر طريقة جديدة سهل فيها كل العمليات الحسابية التي قادت بالنهاية إلى علم حساب اللوغاريتات، والكثير من المؤرخين في حقل العلوم يعتبرون ابن يونس هو الذي اكتشف علم حساب اللوغاريتات، حيث إنه حول عملية الضرب إلى عملية جمع، وقد ورد في كتاب المدخل إلى تاريخ العلوم لجورج سارتون أن : « ابن يونس أول من توصل إلى المعادلة المثلثية. جتا اجتا ب = ب جتا (أ + ب) + ب جتا (أ - ب) ، ومنها أوجد قيمة :

حا 
$$|^{\circ} = (\frac{1}{7})(\frac{\Lambda}{9}) \leftarrow (\frac{7}{10})(\frac{7}{10}) \leftarrow (\frac{10}{10})$$
 التي

جلبت الدهشة لعلماء القرون الوسطى ، وذلك بتحويل عمليات الضرب إلى عمليات جمع » .

وقد برز ابن يونس في علم المثلثات ، فحل الكثير من المسائل المستعصية خاصة في المثلثات الكروية . ويقول عمر رضا كحالة في كتابه العلوم البحتة في العصور الإسلامية : « وبرع ابن يونس الصدفي المتوفي بمصر عام ١٠٠٩ ميلادية ، في علم المثلثات وأجاد فيه ، وبحوثه فيها فاقت بحوث كثيرين من العلياء ، وكانت معتبرة جداً عند الرياضيين ، ولها قيمتها الكبيرة في تقدم علم المثلثات ، وقعد حل مسائل صعبة في علم المثلثات الكروية ، واستعان في حلها بالمسقط العمودي للكرة السهاوية من المستوى الأفقي ومستوى النزوال . وفي زمن ابن يونس استعملت الخطوط المهاسة في مساحة المثلثات » .

#### ابتكار عام اللوغاريتات

وقد ادعى علماء الغرب خطأ أن جان نابيير (John Napier) اسكتلندي الأصل الذي عاش فيا بين (١٥٥٠ - ١٦١٧ ميلادية) أي في أوائل القرن السابع عشر الميلادي ، هو مخترع علم اللوغاريتات ، لأنه أوجد قيمة

جا اجا ب = 1 جنا (أ - ب) - 1 جنا (أ + ب) والتي المنا (أ + ب) والتي قادت بدون شك إلى اختراع علم اللوغاريةات ، ولكن الحق يجب أن يعطى صاحبه وهو العالم المسلم ابن يونس الذي ابتكر هذه الفكرة قبل نابير بسبعة قرون . ويإمكاتنا القول إن المبتكر لعلم اللوغاريةات هو ابن يونس ، ولكن الذي طور هذا الحقل إلى منا هو عليه الآن العالم الاسكتلندي جان نابير . وهذا الادعاء ليس بغريب علينا ، لإن معظم إنتاج علياء المسلمين إما مغمور في مكتبات العالم على الرفوف ، أو انتحله علياء الغرب .

ويقول سيديو في كتابه تاريخ العرب العام: «إن ابن يونس أول من فكر في حساب الأقواس الثانوية التي تصبح القوائين بها بسيطة فتغني عن الجذور المربعة التي تجعل المناهج صعبة، وظلت هذه الحيل الحسابية التي أوضحت أمراً عادياً في أيامنا بجهولة في أوروبا، ولم يعثر على أمثلة منها إلا في كتب سيمبسون بعد سبعائة سنة من وفاة ابن يونس».

#### اختراع البندول

أمضى ابن يونس معظم حياته في دراسة حركة الكواكب التي قادته في النهاية إلى اختراع الرقاص (البندول)، الذي يحتاج له في معرفة الفترات الزمنية في رصده للكواكب، وكما استعمل الرقاص في الساعات الدقاقة. وهذا يظهر كذب علماء الغرب بادعائهم أن العالم الإيطالي



\* السرق \*

جاليليو ، الذي عاش فيا بين (١٥٦٤ - ١٦٤٢ ميلادية ) هو مبتكر الرقاص . ولكن ابن يونس اهتدى إلى اكتشاف السرقاص واستخدامه قبل جاليليو بستة قرون .

ويلمح الأستاذ عمر رضا كحالة في كتابه العلوم البحتة في العصور الإسلامية: «كما كتب العرب في الأنابيب الشعرية ومبادئها وتعليل ارتفاع المواضيع وانخفاضها فيها ، وهذا طبعاً قادهم إلى البحث في التوتر السطحي وأسبابه ، واعترف معظم الباحثين الغربيين أن ابن يونس هو غترع رقاص الساعة ، وكان الفلكيون يستعملون البندول (الرقاص) لحساب الفترات الزمنية في الرصد» .

وأضاف العالم الفرنسي سيديو في كتابه تاريخ العرب العام: « ابن يونس المقتني في سيره ( أبا الوفاء ) ألف في رصد خانته بحبل المقطم ( الزيج الحاكمي ) واخترع الربع ذات الثقب ، وبندول الساعة الدقاقة » .

ويقول كارلو نللينو في كتابه علم الفلك: تاريخه عند العرب في القرون الوسطى: «إن ابن يونس الصفدي هو الذي اخترع الرقاص (البندول)، وهذا الحدث أمر لا تقدر قيمته ونتائجه على البشرية أجمع ». وكها ذكر ل. أ. سيديو في كتابه تعاريخ العرب العام: «أن الفضل يرجع لابن يونس في اختراع الرقاص وميل الساعة الشمسية ذات اثقب ».

يجب أن لا ننسى أن جاليليو استفاد من تجارب ابسن يونس وأجرى بنفسه عدة تجارب حتى استطاع بواسطتها التوسع في هذا الموضوع ، فطور قوانين البندول كما هي معروفة اليوم . وكما أثبت أن مدة السذبذبة في الرقاص تتوقف على طول البندول وقيمة عجلة التشاقل . ثم وضع هذه النظرية في صيغة رياضية ساعدت على توسيع استعمال الرقاص . ويصف المؤلف عمر فروخ في كتابه «عبقرية العرب» وبعد أن اخترع العرب (ابن يونس ومن تتلمذ عليه) الرقاص ووضعوه موضع الانتفاع العملي بستائة وخمسين عاماً ، وبعد أن استخرجوا شيئاً من قوانينه بأربعهائة عام ، بعرفها اليوم عن الرقاص وحسبها حساباً رياضياً . وإذا كان الفرنجة يعدون اختراع الرقاص أمراً لا يقدر قيمته ولا نتائجه ، وأنه لولاه لما يعدون اختراع الفلكية إلى المنزلة العالية التي هي عليه اليوم ، وهم لم



أشرف على إنشاء المرصد في عهد الحاكم».

ويجدر بنا هنا أن نذكر قـول المؤلف قـدري طـوقان في كتـابه الخالدون العرب، فقد كان يرى (ابن يونس) أن أفضل الـطرق إلى معرفة الله، هو التفـكير في خلـق السـموات والأرض، وعجـائب المخلوقات، وما أودعه فيها من حكمة، وبـذلك يشرف الناظر على عـظيم قدرة الله عز وجل، وتتجلى له عظمته وسعة حكمته وجليل قدرته.

استطاع ابن يونس أن يخترع الرقاص (البندول) وأن يستخدمه لمعرفة الزمن، ولذا فإن الفضل الأول يعود إلى العالم المسلم ابن يونس وليس للعالم الإيطالي جاليليو. فنسبة اختراع الرقاص لجاليليو يعتبر اجحافاً بحق علماء العرب وبالأخص ابن يونس، لأن علماء العرب والمسلمين استعملوا الرقاص لحساب الفترات الزمنية أثناء رصد النجوم، وكذلك في الساعة الدقاقة.

مما سبق يتبين للقارئ واضحاً أن ابتكار الرقاص فكرة عربية إسلامية محضة . ولكن يجب علينا معشر المسلمين أن لا نجحد حق العالم الإيطالي جاليليو ، فهو عالم قدير استطاع أن يصيغ قوائين البندول في شكل رياضي بديع بعد التجارب العديدة التي أجراها للتأكد من صحتها .

#### المسراجيع

جمهرة من المستشرقين : الموسوعة البريطانية .

عبد الرحمن بن خلدون : المقدمة في التاريخ .

ابن خلكان : وفيات الأعيان .

جورج سارتون : المدخل إلى تاريخ العلوم .

سوتر : دائرة المعارف الإسلامية .

سيديو : تاريخ العرب العام .

قدري طوقان : الخالدون العرب.

عز الدين فراج : فضل علماء المسلمين على الحضارة

الأوروبية .

عمر فروخ : تاريخ العلوم عند العرب.

وو وو : عبقرية العرب ،

ابن القفطى : أخبار العلماء بأخبار الحكماء .

عمر رضا كحالة : العلوم البحتة في العصور الإسلامية .

جي، كراموز : تراث الإسلام،

عبد المنعم ماجد : تاريخ الحضارة الإسلامية في العصور

الوسطى .

سيد حسين نصر : العلوم والحضارة في الإسلام .

زيغريد هونكه : شمس الله تسطع على الغرب .

يعرفوا الرقاص إلا في القرن السابع عشر للميلاد ، فماذا يجب علينا نحن أن نكن من الاحترام للعالم العربي الذي منحنا هذا الاختراع النفيس قبل أن تعرفه أوروبا بنحو سبعة قرون؟ » .

وكان اسم الرقاص المتداول بين علياء العبرب آنذاك (الموار) ، وعرف عند الغربين باسم اليندول، وهذا الاسم مشتق مين الكلمة اللاتينية بندولوم (المعلق أو المتدلي) ، ولا يفوتنا هنا أن ننوه ببعض مؤلفات العلامة ابن يونس .

#### مؤلفات ابن يونس

- (١) كتاب يعرف بزيج ابن يونس ، كتبه للعزيز بـالله الحـاكم في أربعة مجلدات .
  - (٢) كتاب الظل، عبارة عن جدول ظل، وظل التمام.
- (٣) كتاب غاية الانتفاع ، يحتوي على جداول عن السمت الشمسي ، وقياس زمن ارتفاع الشمس من وقت الشروق وجداول أوقات الصلاة .
- (٤) كتاب الميل: عبارة عن جداول أوضح فيها عن انحراف الشمس.
  - (٥) تاريخ أعيان مصر.
- (٦) كتاب التعديل المحكم: معادلات عن ظاهرة الكسوف والخسوف.
  - (V) العقود والسعود في أوصاف العود.
    - (٨) كتاب عن الرقاص.

وفي الختام يتضح للقارئ جلياً أن ابن يونس من مشاهير الرياضيين والفلكيين الذين أتوا بعد البتاني وأبي الوفاء البوزجاني . وصدق المؤلف عبد المنعم ماجد عندما قال في كتابه « تاريخ الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى : « ويمكننا أن نذكر بجانب البتاني ابن يونس ، من فلكيي العزيز والحاكم الفاطمين في مصر ، وعرف زيجه باسم ( الزيج الكبير الحاكمي ) ، لأنه أهداه إلى الحاكم ، أو زيج ابن يونس ، وقد بسط فيه القول والعمل ، إذ اعتمد على الآلات الصحيحة ، كما أنه

# الوليس من الالساسي ع

مــن منــابعه وعـــــلُّ وقلح فيه ذاك إذن لغلل عقوقٌ تعصر البغضاء نشموي عُــداة الشــعر تـــزحف كالأفـــاعي وفي أنيــابها للبــطش تنادوا عصبة هسوج اللِّسوايا وقالوا الرزن تسابوت عتيلتي تُحنَّطُ فيه عاطفةً تُرى هـل يَـمَّمُوا الفـوضى فضـــلُوا أم اتشحوا ضغائنهم فحكلوا أما علمــوا بـان الــوزن نــورً وصوت الحصق مسيزان وعسدلُ فلولا السوزن ما انتظمت عقسود ولم يسك بسالجيود لهسا مجسلُ وباقات الزهور إذا تبئست يـــــد الفـــــوضى رعــــــايتها تمــــ وقالوا حطموا قيد القوافي فإن القيد إجحاف وفي روض الجديد لنما انسطلاق ســحاثبه کہا نہـــوی سراب طاب للعطشي رؤاءً أبالتجديد نهسدم مسا ورثنا وتفصم عروة ويخمان ومن يهمده تسرات أبيسه محمقاً ومن تـثمله صهباء الحيارى يسقه لحتف ثملً وميين هيانت علييه النفس يسومأ وما الشعر المقفى غسير روض

يلــوذ بــه الشــعور ويســتظلُ

وتـــرتشف العــــواطف فيــــه شــــهدأ تبلُ بے نہے غیطشی فتسلو به مسن صيسبغة التجسديد فسلُ وزهــرُ خـــامد الأنفــــاس ذاو يد الإجهاض من دمه تدلُّ وأبنيـــة دعاثـمها دخــــان بأسواط العواصف تضمحل وما نضبت بحسور الشعر لكن يقود سفينة العشاق جهال فرسيها على شعب جياع فتهـــوى للحضـــيض بمـــن تقـــلُ فيا للشعر من عبث الليالي إذا ما شبُّ بين ذويه صالً يقيم مـن الهشــيم لــه خِبّـاءً ويفتك بالشيوخ ويستحلّ أيسا فسرحأ بشوب مسمتعار تتيه به وفي الأردان غُــلُ رفعست يسدأ مضرَّجهة صسغاراً تبيح مـــن الهـــوى مـــا لا تيجــــلُ أينجــب شــعر آبــائي وليـــدأ كسيحاً مُقْعَداً لا يستقلُّ وتُهديسه الـــرطانة كلُّ يــــوم دمـــــى يلهــــو بهــــن ويســــتغلّ ولو رفع القديم عصا التصدي لجلجل صوته الغضب المتأ وأشحبع نساقص التسكوين صلفعأ وقسال وقسوله شتم ونبل بحسوري مسوجها عسذب القسوافي وبحسرك ميست الأمسواج ضسحل وذهــــرك طلـــع زَقُــــوم وطلـــح وزهـــر حداثقي وردٌ وفــــاً, فهل في ساحة الإعجاز يروماً تساوی خائرٌ کلٌ وفحلُ أحب عرائس التجديد لفظأ تسابي الحسرف ذا عبسق يسطلُّ ومعسني يسطرب السوجدان عسذبأ ويبتسم الشمعور لممه ويتلم مسوشاة جمالا بقـــافية ووزن

شعد: احمدسالم باعطب





موضوع الندوة ليس جديداً على البلاغة العربية والبلاغيين العرب، فقد شهدت ساحة هذا العلم العريق محاولات أصحابها على تقديم الجديد في هذا المضهار.

ولا شك أن نما يمهد لقارئنا الكريم الطريق إلى معايشة أحداث ندوتنا أن نضع بين يديه خلاصة لمجتهد في تركيزها جامعة بين عاولات القدماء، وعاولات الحدثين بما في ذلك جهود بعض الأكاديميين المعاصرين.

ومنذ أبدى الناقد الجاهلي آراء النقدية والبلاغية فيا تسمعه أذناه من النص الشعري ، أخدت سبل التذوق البلاغي تتسع مع اتساع حدقة العلياء المسلمين في أعقاب ظهور الإسلام ، وأثناء انتشار حضارته شرقاً وغرباً ، وازداد الدرس البلاغي عمقاً وتنوعاً في العصور التالية ، وتوافد على الساحة البلاغية كتاب وشعراء ولغويون ، بل ومتكلمون ، حتى وضعت أصول العلم وقواعده واتضحت سماته وملاعه .

وفي ثلك المسيرة الطويلة وجدنا من ينهج نهجاً محافظاً ، ومن ينهج نهجاً تجديدياً معندلا ، أو نهجاً تجديدياً يخضع فيه البلاغة العربية لمعايير يسلاغة اليونان القديمة .

وهكذا وجدنا في مجال الجهد المنهجي البسلاغي كتساب البسديع المهن المعتق وأسهم الفلاسفة في ذلك ، فنسب كتساب نقسد الشسعر لقدامة بن جعفر ، وظهر كتاب نقد النثر ، وأسهم المتكلمون بكتب منها : النكت في إعجاز القرآن للرماني ، وإعجاز القرآن للباقلاني ، وإعجاز القرآن لعبد الجبار ، وامتزج النقسد بسالبلاغة في عيسار الشسعر لابن طباطها ، والموازنة بين أبي تمام والبحتري للملامدي ، والوساطة

بين المتنبي وخصومه لعلي بن عبد العريز الجرجاني، ورأينا كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، والعمدة في صناعة الشعر ونقده لابن وشيق القيرواني، وسر الفصاحة لابن سنان الخفاجي، ونضج الدرس البلاغي لدى عبد القار الجرجاني في أسرار البلاغة، ودلائل الإعجاز، ولدى الرخشري في الكشاف، ولع الجاحظ في البيان والتبيين وغيره من كتبه.

غير أن هذه المسيرة الفنية ما لبثت أن تعرضت لتيار آخر معاكس أخذ يغزوها، ويقيد موجاتها، ويعوق تموها، فتحول الدرس البلاغي إلى قواعد جافة لدى بعض البلاغيين، حتى وصلنا إلى الشروح، وشروح الشروح، والتلخيصات.

وإذا ما بلغنا العصر الحديث وجدنا محاولات جديدة لطائفة مسن المعاصرين منهم مد مثلاً من مقدمة لدراسة بالاغة العسرب (١٩٢١م) لأحمد ضيف، والأسلوب لأحمد الشايب، وتاريخ النقد الأدبي عند العرب (١٩٣٧م) لطه أحمد إبراهيم .

وعني الأكاديميون برصد خطوات البلاغة وتقديم الجهد فيها ، منهم على سبيل المثال لا الحصر ... : إبراهيم سلامة ، ومحمد مندور ، وطه الحاجري ، وشوقي ضيف ، وبدوي طبانة ، وغنيمي هلال ، وزغلول سلام ، وعبد المتعال الصعيدي ، وعلى العاري ، ومصطفى الصاوي الجويني ، وعبده قلقيلة ، ورجاء عيد ، ووليد قصاب ، وتوفيق الفيل ، ومنير سلطان وأمنالهم بمن بطول حصرهم .

\* 4 4



وقد يحين الآن الوقت لنلقي بآراء طائفة من البلاغيين العرب المصاصرين ، ممن يأخذون على عاتفهم ممارسة هذا الفن أكاديمياً في جامعاننا العسربية ، ومدارسنا ، أو ممن لهم اسهامات في التأليف .

#### التطوير . . وجوهر البلاغة

●● من المملكة العربية السعودية يطرح السدكتور عمد صالح الجاسر رأيه باسهاب عن هذه القضية قائلاً :

لقد اطلقت على عملية تغيير المنهج عبارة (التطوير) وعملية التطوير في حد ذاتها مرغوبة ، والكل ينشدها ولكن الرأي القبابل للموافقة أو علمها هو تغيير المنهج الحالي بمنهج آخر ، ورأيي في هذه القضية وسط بين من ينحو إلى تغيير هذا المنهج بمنهج آخر مغاير تمام المغايرة للمنهج القديم وبين من يتشبث بالمنهج القديم أو الحالي باعتباره منهجاً جديداً أو أنبه ليس في الإمكان أبدع بما كان . بمعنى آخر أنا مع كل من يسمعى لشطوير كتب المبلاغة دون أن يستتبع ذلك هدم البلاغة من أساسها واصطناع بلاغة جديدة تكون صورة ومسخا للبلاغة العربية القديمة . أي بلاغة جديدة تكون صورة ومسخا للبلاغة العربية القواعد البلاغية أن يكون اتجاهنا في (التطوير) لا يمس من قريب أو من بعيد المواعد البلاغية التي فرغ العلماء من بحثها ، وكدوا أذهانهم وشحدوا قرائحهم حتى توصلوا إليها ، وهم في الواقع لم يستنبطوها كما يتوهم البعض بعد قراءات سريعة ونظرات خاطفة للآثار الأدبية شعرها ونشرها وفي مقدمتها القرآن الكريم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكم . . وإنما الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكم . . وإنما بعد معاناة فكرية وبعد بحث وتحيص .

وهذه القضية ، أعني قضية استبدال كتب البلاغة القديمة التي تعتمد في أسلوبها المتهمج التقريري كما يقال دعوى قديمة سواء أكان المطلوب هو استبدال هذه الكنب بكتب أخرى ربما تكون أقدم منها ولكنها تختلف عنها في منهجها وإن كانت من مدرستها أو كان المطلوب هو تاليف كتب جديدة

تتشرب روح العصر وتستفيد أو تتأثر بالنظريات الوائدة . . هـ له القضية قديمة ، وقد بدأها الشيخ محمد عيده عندما سعى لاحلال كتسابي إمام البلاغة عبد القاهر الجرجاتي : أسرار البلاغة ودلائل الإعجاز ، عل كتاب المفتاح والايضاح والمطول وغيرها .

وسمعنا أيضاً ، منذ حوالي أكثر من خمس وعشرين سنة ، بعضاً من أصداء الدعوة ، وكان هناك من لا يفتأ يهون مـن شـــان (البـــلاغة) في كتـــب

الأقدمين ويقلل من أهمية قواعدها وفروعها وتقسياتها المتعددة . . بل إن هناك كتباً ألفت منذ ثلاثين سنة تحاشى أصحابها ذكر البلاغة عنواناً لمؤلفاتهم إمعاناً في التجديد وإشعاراً بأن بحثهم في البلاغة يختلف عن بحث السابقين ، وأن لحم نظرة جديدة نخلف كل الاختلاف عن نظرة السابقين ، وهم في الواقع قد جهروا بهذا الرأي وبعضهم توصل في بحثه إلى أن الدراسات البلاغية في كتب

الأقدمين قد قصرت في الوفاء بأغراضها أي أن الـدراسات البـلاغية القـديمة ـ على أهميتها ــ لم تكن تستوعب أصول البلاغة العـرببة كيا يجب أن تـكون وبالتالي فإنها لا تصلح أن تكون معتمدنا ومرجعنا الوحيد عند تأليف كتـب في

البلاغة أو أنها غير صالحة لأن تكون أساساً في بحننا ودراساتنا للمصطلحات والمقايس النقدية السليمة . ولا يتسع المقام لمزيد من التفاصيل . لكني أرى أن علم البلاغة من أخطر العلوم وأهمها بالعناية والرعاية ، وأنه لا يصح بأي حال من الأحوال أن نتسرع ونستمع لأي ناعق يدعونا إلى تطوير النحو والصرف يدعونا إلى تطوير النحو والصرف وحتى رسم الكلمات بحجة أن كتب هذه العلوم عفا عليها الزمن وأنه لا يصح أن نعتمد عليها في تنشئة أجيالنا كما أن تحديد معنى المساهم البلاغية أمر بالغ الصعوبة مما يؤدي بالتالي إلى خلط بعض المصطلحات ببعض أو حمل كلام المصنفين القدماء على غير ما يريدون .

وأعود لأساس القضية فأقول إن كتب البلاغة تلك التي تـوصم ظلماً وعدواناً بالتأخر والجمود ، وبأنها قواعد ميتة لا روح فيها ولا حرارة ، وبأنها تمتمد على الأسلوب العلمي الفلسني في تناولها لمسائل البلاغة وأحكامها ، وبأنها اهتمت كثيراً بالتقسيات والتعريفات وأغفلت ما هو أهم من ذلك وهو تربية الأذواق ، والكشف عن أسرار البلاغة في النصوص الأدبية . . هذه الكتب ظلمها المتاخرون كثيراً ، ذلك أن علم البلاغة هو على أي حال اسم على مسمى لا بد أن يحدد بحاله ، وأن توضع رسومه ، وأن تجمع شوارده ، وأن توضح أقسامه وقواعده وتعريفاته . . وهذا الجهد الذي قام به أبو يعقوب السكاكي وأبرز معالمه تلميذه النجيب الخطيب القرويتي يستحق منبا التقدير والإعجاب لا الازورار والإعراض ، وإني أؤمن إيماناً لا يخامرني فيه أدن شك ، أنه لولا عبد القاهر الجرجاني والسكاكي والقرويتي ، ولولا تلك الهمة القعساء التي دخلوا بها معترك البحث والتأليف لما قدر لنا أن غيز (علم البلاغة ) بحدوده وأصوله ومعالمه الواضحة الثابتة .

لقد كان عبد القاهر الجرجاني بجيداً حقاً وهو يجهد نفسه ويلح في الوصول إلى نتائج معينة . . ولقد كان السكاكي بجيداً حقاً وهو يصوغ البلاغة العربية في تعريفات محددة وتقسيات واضحة . . ولقد كان القزويني بجيداً حقاً في تتبع بحوث سالفيه وإعادة تبويبها وتنظيمها . . ويسكني السسكاكي (ومسن بعسده القزويني) فخراً أنه اعتصر ذهنه وعقله وخرج من ذلك الركام من الدراسات والأبحاث بشيء واضح يمكن أن تضع إصبعك عليه . . أما ما يقال من أن لنرية الكتب بجرد أبحاث نظرية وبجموعة قواعد وأنها خالية تماماً من أي السر لنرية الحس والذوق ، فهو غلو وإنكار لجهود علياء أجلاء سفحوا دموعهم من أجل تمحيص الآراء وتدقيقها وتحقيقها للوصول بالبلاغة ما في النهاية الله المرفأ الأمين . . ومهيا كان المنهج اللذي اتبعده والأسلوب اللي المرفأ الأمين . . ومهيا كان المنهج اللذي اتبعده والأسلوب اللي المرفأ الأمين . . ومهيا كان المنهج الله عبقريتهم ونسوغهم وعمسق تفكه هم .

وإذن فإن كتب البلاغة القديمة لا غبار عليها، وعلينا أن نبي من حيث انتهى الأولون، مسترشدين بالمعالم والصدى التي وضعها لنا علياؤنا الأجلاء، ملتزمين للقواعد التي أجهدوا أنفسهم للوصول إليها بعد رحلة طويلة مع الكتب والدراسات

المتنوعة الدينية والأدبية والعلمية والفلسفية .

من هنا فإنه يلزمنا عند تغيير منهج مادة البلاغة أن نعتبر أن القسواعد البيانية التي حددها علماء البلاغة هي الأسس التي نبني عليها المنهج الجديد، ولا ضير علينا بعد ذلك أن يكون عرضنا يختلف عن عرض السابقين وأسلوبنا يختلف عن أسلوب السابقين ومعالجتنا وأفكارنا وأمثلتنا تختلف عن أمثلسة السابقين، فالقاعدة العامة الكلية يمكن أن يتوسع فيها ويمكن أن يتغير مدلولها تبعأ لظروف العصر وتبعاً لواقع الحياة الجديد وما يستجد فيه من مشاهد وصور وما يزخر به من أفكار جديدة وتصورات مستحدثة . . بل إنه من الواجب علينا أن يكون منهجنا معبراً عنا متأثراً بواقعنا مستمداً معطياته من تجارينا ومن

ولعل تعريف الأقدمين للبلاغة بأنها «مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته» ما يدل فعلاً على أنهم لا يريدون الحجر على عقول الأدباء أو اخضاع قرائحهم لقانون ثابت لا يتزعزع يحيث لا يحيدون عنه قيد أغلة .

فالقواعد البلاغية التي أجهد علماء البلاغة أنفسهم حتى تـوصلوا إليها هي . . هي . . لا يجوز مطلقاً أن يخامرنا أدنى شك فى مـدى صــلاحيتها وصدقها ، وأكبر شاهد على ذلك الأثار الأدبية شعرها ونثرها ، فإنها أمثلة حية للأدب الرفيع بفضل ما تحفل به من صور البلاغة وأي شـك في مـدى أهمية قواعد البلاغة أو التقليل من أهميتها أو أهمية بعضها يستتبع بالتـالي الشـك في مستوى تراثنا الأدبي ومدى تمشيه مع التعبير البلاغي . .

الذي أريد أن أتوصل إليه هو أن لدينا \_ إلى جانب الدراسات والأبحاث البلاغية الحديثة \_ فيضاً من الدراسات كلها تدور حول البلاغة والنقد منذ القرنين الثاني والنالث الهجريين إلى عصر السكاكي الذي استطاع فعلاً أن يحصر أبواب البلاغة ويعطيها صورتها النهائية بالنسبة لعلمي المعاني والبيان ، هذه الدراسات \_ كها هو معروف \_ كان الهدف منها في أول الأمر تقويم اللسان العربي لفظاً وأداء ، ثم أصبحت في مجموعها تدور حول الدراسات الأدبية إعجازاً وتفسيراً ، ثم تطورت إلى الدراسات الأدبية بلاغة ونقداً ، ودار بعضها حول الشخصيات الأدبية والشعراء منها خاصة تأييداً لها و تعريضاً بها .

فمن الضروري عند تأليف كتب في البلاغة أن نطلع على هذه الدراسات والبحوث المستفيضة لنكون على بينة من مزايا كل دراسة والجانب الذي يفيدنا منها لنختار منها عند تأليف كتب مستقلة في البلاغة والنقد ما هو أصلح لنا وأنسب لابنائنا شريطة ألا نعمد إلى نبذ القراعد التي توصل إليها إمام البلاغة عبد القاهر الجرجاني، ثم جاء من بعده السكاكي والقزويني، فصاغاها صياغة علميه \_ لا تخلو من لفتات فنية عند الاخرين \_ هدفا من وراثها إلى تميز علم البلاغة عن غيره من العلوم وتوضيح بحالاته ورسم حدوده . . بل إن علينا أيضاً الاطلاع على النصوص الأدبية والاساليب البيانية، وهذا يفيدنا في

تاحية اختيار بعض الأساليب المناسبة لمدارك التلاميد كناذج للتحليل والتطبيق ومن ناحية إثبات أصالة المقاييس القديمة وثباتهما وسلامتها من كل اتهام يلصق مها.

وباختصار لا بد أن نسراوح \_ بسطريقة ذكيسة \_ بين منهج المدرسة الاستقرائية الأدبية التي اتخذت من النص الأدبي مجالا لها ونقطة انطلاق لأبحاثها ومنهج المدرسة النظرية التي درست البلاغة على أسس علمية جاعلة النص الأدبي مادة للتطبيق ووسيلة للتدليل على صحة النظرية . . ولتذكر أن الدارسين في مرحلة من العمر قىد لا يروق لهم منهج اين سنان الخفاجي في كتابه سر الفصاحة ، أو ضياء الدين بن الأثير في كتابه المثل الساثر أو الجامع الكبير، في حين أنه يروق لهم منهج السكاكي في كتبابه المفتياح أو الخطيب القزويني في كتبابه التلخيص أو كتبابه الايضاح . . والعسكس بسالعكس ، ولا مندوحة لنا مهما كانت الأحوال ومهما صبغنا كتب البلاغة بالصبغة الأدبية من أن نضع المادة العلمية أمام الدارسين بأسلوب مدرسي يستوعبه المذهن وإن لم يحط بكافية جوانبه . . ويبيق علينيا بعيد ذلك انتقياء الميادة العلميسة المناسبة لكل مرحلة من المراحل و (تحديث) هذه المادة عن طريق الأسلوب وعن طريق العرض، وربط هذه المادة بالمعطيات الجمديدة وبالبيثة الحساضرة واختيار الشواهد والأمثلة البليغة، والضرب صفحاً عن جميع الأمثلة والشواهد التي لا تكون فيها الصورة البلاغية واضحة ، فعندما نضرب مشالا للتشبيه الضمني أو للكناية عن الصفة أو الاستعارة التصريحية المرشحة، فلا بد أن تكون هذه الأمثلة من الأمثلة التي تظهر فيها الصورة البلاغية أجلى ما تكون وأوضح ما تكون أيضاً ، وليست من تلك الأمثلة التي يـكد الــذهن في استخراج معناها مما يجعل الطالب المبتدئ ياخذ فكرة مبهمة أو مشوشة عـن الموضوع الذي يدرسه، وتوجيه الأذهان إلى محاولة المحاكاة والاحتـذاء، وهـذا يشمر كثيراً عند من لديهم موهبة أدبية تحتاج للتوجيه والصقل وإثـارة المشـاعر ، وتربية الأذواق بالمقارنة واستجلاء جمال النص ومنابع اشعاعه، والله الموفسق والهادي سواء السبيل .

### ما يؤخذ .. وما يطرح

●● ومن سورية تحدث الناقد الشاعر وليد قصاب، الأستاذ المساعد بكلية آداب جامعة الرياض، فقال :

أبدأ هذا الحديث وأنا مؤمن أشد الإيمان بالحاجة إلى تسطوير السدرس البلاغي القديم، وإلى تناول الكثير من أشكاله وألوانه تناولا جديداً يلائم روح العصر، ويتوافق مع هذه الفنون الأدبية العديدة، والأشكال الفنية الكثيرة التي استجدت في أدبنا العربي، وما تزال تستجد يوماً بعد يوم؛ ومن أجمل ذلك كانت الحاجة ماسة باستمرار إلى مد الجسور، وإقامة وشائح القرسى بين تراثنا

الأدبي القديم وبين هذا الجديد الذي ولد ويولد دائماً في ميدان الدراسات القداسة لا تعني أن نقبل عليه إقبال تقليد واحتذاء ، بل إقبـال التقـاء وتخـير واصطفاء؛ فني معرض الحديث عن التراث البلاغي ينيغي أن نطرح مثلاً من بلاغتنا القديمة كثيراً من هذه الأصناف البديعية العاطلة عن الدلالة، والتي شغف بها أدباء ذلك الزمان، كما ينبغى أن نصفيها بما علق بها من أدران الفلسفة والمنطق وعلم الكلام والأصول وغير ذلك بما لا يمت إلى فن القول بصلة ما . إن البلاغة هي فن القول الأدبي الجميل؛ ومن أجل ذلك فهي محتاجة إلى أن يتناولها \_ بالدرجة الأولى \_ قلم أديب فنان ذوَّاقة ، يبث فيهما الروح، ويبعث في أوصالها الحياة، وليست محتاجة إلى قبلم رجبل اللغة، أو المنطق، أو الفيلسوف، أو النحوي؛ ومن أجمل ذلك أيضاً كانـت عمليــة الاصطفاء من التراث \_ هذه التي نتحدث عنها \_ تعني العودة إلى تلك المصادر القديمة التي تناولت البلاغة العربية هذا التناول الفني ، لا هذا التناول المنطق. لقد أفسد المتأخرون من البلاغيين العرب البلاغة عندما تناولوها هذا التناول الجاف، فقطعوها عن منابتها الأصيلة، وابتعدوا بها عن منابعها الدافقة بالخياة ، عندما حولوها إلى قواعد جامدة، وصرفتهم العناية بالتقسيات والتفريعات والتحديدات المنطقية الخشنة عن تلمس أصول الجال، ومواطن الحس في العمل الأدبي.

ولعل الإمام الجليل عبد القاهر الجرجاني خير من يصلح أن يتخل مشالا يحتذى فيا ينبغي أن تكون عليه البلاغة العربية فيا نريد لها من تطور يها موج العصر، ويبعث في جوانبها الحياة التي ركدت فيها أزماناً طويلة وهي تعالج تلك المعالجة العقيم في مدارسنا وجامعاتنا كذلك. فعبد القاهر بليغ أديب، يعمد إلى التحليل الفني لما كان يعرضه تحليلاً دقيقاً جميلاً، يلجأ فيه إلى طول النفس، وبسطة العبارة، والاعتاد على الحاسة الفنية السليمة، والذوق الأدبي المصقول، وإن فيا كتبه هذا العالم الجليل بشكل خاص البلور الصالحة لإقامة بلاغة عربية عصرية، تتدفق في شرايينها دماء الحيوية والإشراق والبهجة، وينبغي العودة لهذه البلور الصالحة لنبشها، ودرسها دراسة جديدة تحبيد لهما ثقافات العصر، وتستثمر في إنمائها الدراسات الحديثة دراسة جديدة تحبيلاً لها العلماء في بحث علم التراكيب والأسلوب الحديث.

ففيا كتبه عبد القاهر نظرات طريفة رائعة لا تقل أهمية وأصالة عا توصل إليه كثير من النقاد والدارسين الهدئين . وفي رأيسي أن أي دراسة للبلاغة العربية ينبغي أن تعتمد اعتاداً أساسياً على كتابات عبد القاهر ، وخاصة في أثريه الجليلين : دلائل الإعجاز ، وأسرار البلاغة . . على أننا \_ ونحن نتحدث عن أصالة بعض الحاولات القديمة في تراثنا البلاغي \_ ينبغي أن نعترف في الوقت نفسه أن بلاغتنا القديمة تفتقر إلى دراسة الأساليب والفنون الأدبية افتقاراً شديداً ؛ إذ انصبت

عنايتها على الكلمة والجملة والصورة ، ولم تتوسع .. إلا في حالات قليلة جداً \_ في دراسة العمل الأدبي ككل ، أو النظر إليه على أنه وحدة متكاملة ، ولعل سبب ذلك \_ كما لاحظ بعض المدارسين \_ أن اللمون الموحيد المذي وقواعدها \_ كان الشعر الغنائي السوجداني، وتد تعارف الشعراء \_ وشايعهم على ذلك النقاد والبلاغيون \_ على أن كل بيت يشكل وحدة مستقلة هي أساس البلاغة والجهال الفني ، ولم يُنظر إلى القصيدة نــُظرة شـــاملة عامة ؛ وكثيراً ما وجدناهم يعيبون البيت إذا كان مرتبطاً بغيره ، ويسمون ذلك (تضميناً) ، وفي ميدان النثر كان اللون الذي غلب في أدبنا القديم ، واحتفل ب، البلاغيون هو الرسائل الديوائية السياسية . ولم تتفرع فنونه ، أو تنشعب أغراضه والوانه، وعندما عُرفت المقامات التي هيي شبه أقاصيص تصور لوناً من النماذج البشرية لا تخلو من جدة وطـرافة ؛ فـإنها سرعـــان مـــا انحدرت إلى التكلف، ففقدت الحيوية، وأصبحت معرضاً لصناعة السجم القديمة في تناول العمل الأدبي ككل، وظلت نظرتها جزئية عصورة في الجملة الواحدة ، أو الجمل المتصلة في معنى واحد ، وأما المعاني الأدبية ، والأغراض الفنية التي هبي روح الفن القولى، ومظهر تفوق الأديب، فلم يعنوا ببحثها ...

وأما اليوم فنحن نعرف ألواناً متعددة من الفنون الأدبية النثرية والشعرية ، ونعرف أشكالا فنية كثيرة ، وطرائق لا تُحصر في التعبير عن هذه الألوان الأدبية جميعها ، ولذلك كان من الحري بهذا التطور الواسع الذي أصاب أدينا أن يقابله تطور كبير في بالاغتنا العربية وفي دراستها كذلك ؛ فنستفيد من هذه الدراسات العديدة المعاصرة التي استُحدثت في الساحة الأدبية ، فنقيم صلة واضحة متميزة بين علم المعافي مثلاً ، وعلم الأسلوب ، وندرس علم البيان من خلال الصورة الأدبية ، والتوسع في الحديث عن عناصرها ومكوناتها ، كما أصبحنا في حاجة إلى أن نسلك في مباحث البلاغة دراسة لفنون القول الأدبي المختلفة من منظوم ومنثور ، وما يقوم به كل فن سواء كان قديماً كالخطبة والرسالة والمقامة ، أو كان عا استجد من فنون عديدة قلك.

#### دعوة إلى التطوير

• أمام هذه الصورة لواقع البلاغة العربية ، وما آل إليه أمرها ، وأمام الأمانة الفنية الملقاة على عاتق البلاغيين المعاصرين تطلعاً إلى ما يجب أن تكون عليه البلاغة العربية ، نلتق بوجهة نظر الدكتور منير سلطان ، مدرس البلاغة في كلية

البنات بجامعة عين شمس والمعار إلى كلية المعلمين المتوسطة بالرس بالقصيم بالمملكة العربية السعودية، الذي يقول:

الموسيق أنغام، والرسم ألوان، والغناء صوت، والتمثيل حركة، والرقص ايقاع، أما البلاغة فهي فن القول، الذي يجمع نغمة الموسيق، ولمون الرسم، وصوت الغناء، وحركة التمثيل، وايقاع الرقص، وتمتاز البلاغة عليها جميعاً بأنها تبعث الحياة والتجدد في كل هذه العناصر حين تحتويها الصورة الادبية. فهي فن التشكيل الادبي الذي يعتمد على اللغة، يغتار مفرداتها ثم يربطها ببعضها مكوناً الجمل، ومن الجمل تتكون الفقرة ومن المفقرة تتكون القطعة الادبية، لتؤلف صورة جميلة متناسقة تاخذ طريقها إلى الأذن وتصل إلى العقل ليرسلها إلى القلب فتسيطر على النفس جميعاً، ومن ثمّ يحترج القارئ (وهو المتلقي) بروح الفنان الشاعر أو الناثر أو الخطيب، فلا يلبث أن يقول «ما أروع هذه القطعة، ما أسحرها، إنها لبليغة»، فيكون الكلام بليغاً ويكون الفنان بليغاً، ويكون المتلق السنورة البليغة، الفنان يتذوق ما بُلغ به بليغاً أيضاً. وهتا تصير عناصر الصورة البليغة، الفنان المبدع والقطعة الأدبية المبدعة والمتلق الواعي.

وإذا كانت هذه هي البلاغة ، أما بين أيدينا منها يجب أن يتطور ، إنها عهاد كتاينا الأكبر ، لسان لغتنا العربية ، ترجمان حياتنا الفنية ، عنوان حضارتنا وغونا وأذواقنا ، فهي ليست علم البيان والمعاني والبديع ، وهي ليست اللف والنشر وحسن التعليل ولزوم ما لا يلزم ، والهزل الذي يراد به الجد ، فكل هذا هزل يراد به الهزل ، البلاغة ليست الفلسفة ولا المنطق ولا النحو ، وليست ما ترك السكاكي والقرويني وأشياعها ، وليست ما في كتب المفتاح والايضاح وعروس الأفراح ، فكل هذا قريب من قريب ، وإفلاس من إفلاس ، لقد ضاع عمر هؤلاء العلياء الأفاضل في تدبيج ركام من الأصداف اختفت فيه حبات من اللؤلؤ ، إذا أردنا الوصول إليها تجملنا بالصبر . والصبر مقتاح الفرح .

وإذا كانت البلاغة قد استقت حياتها من معين القرآن الكريم الذي لا ينضب، وإذا كانت قد قامت لخدمته وللدفاع عنه، فلنضرب صفحاً عها حدث لها في عصور الشروح والتلخيص، ونلتفت إلى انتصاراتها التي احرزتها في عصور الإبتكار والإبداع، وإنها لكثيرة.

ومن أسف أن اقتلاع أثر تراث السكاكي من تاريخ البلاغة أسر بالغ الصعوبة ، فقد عاش الأزهر أجيالا يدرس البلاغة من خلال هذا التراث ، واستقر منهجه في نفوس الخريجين وتلاميذهم ، فلكي نطور البلاغة علينا أن نعيد دراسة هذا التراث بوعي وذوق ، لنخلصه من أوشاب الفلسفة والمنطق والنحو العقيم ، ثم نرى ما سيبق لنا من بلاغة خالصة ، وإذا حصلنا على

شيء ضممناه إلى شجرته الوارفة اليانعة ، وإن لم نجد فلا بأس من أن نـريح أنفسنا من ذاك الهزل الذي يراد بـه الهزل ، فتتوقف البحوث التي تدور في هذا الفلك والرسائل الجامعية التي تنخر في قشوره .

والخطوة الثانية : أن نقسه دراستنا للسلاغة إلى مبادئ ومقدمات وبحوث ، وأقصد بالمبادئ التعريف بفن السلاغة وغايته وصلته بغيره مسن الدراسات الإنسانية ، وأما المقدمات فغبها شدرس الوسائل النظرية والعلمية الني تعيننا على فهم الأدب وتذوقه ، والإحساس بما فيه من روعة وجمال ، وأما البحوث فندرس فيها الكلمة الواحدة من حيث هي عنصر لغري وما فيها من جرس وموسبق وأثر في التعبير ، وندرس فيها الجملة وما يحدث فيها من تقديم وتأخير وحذف وذكر والجاز واطناب ، وندرس فيها الشقرة وما فيها من فصل ووصل ، وما تؤدي من صور ، وندرس فيها الشطعة الأدبية كلها نشبيه واستعارة وكناية ورمز وإيجاء ، وندرس فيها الشطعة الأدبية كلها وعناصر العمل الأدبي ، وما بين اللفظ والمعنى من علاقة ، وأخيراً ندرس الأساليب الفنية في الأدب وأنواعها من أسلوب رميزي أو فكاهي أو

ويجب أن يدور الدرس البلاغي في شلانة محاور، الأول القسر أن الكريم، والثاني ما تركه الجاحظ حتى الزنخشري، ثم ما خلص لنا من تراث السكاكي، والثالث البحوث الجامعية المبتكرة.

وأخيراً ، أنهمي حديثي بتقديم بعض المقترحات الـتي قــد تــدفع بعجلــة التطور البلاغي نحو الهدف ، وهي :

ارى ألا يعهد درس البلاغة في الجامعات إلا إلى المتخصصين ،
 وكذلك الإشراف على الرسائل الجامعية في البلاغة والنقد .

٢ ــ أن يقام مــؤقمر للمشــتغلين بــالبلاغة في العــالم العربــي للمنـــاقشة
 المفتوحة .

٣ ــ أن يتعرف المشتغلون بالبلاغة في البلد الواحد على بعضهم ،
 ويقيمون الندوات لمناقشة الآراء الهادفة إلى تطوير البلاغة ويتبادلون نتاجهم ،
 وحبذا لو اشتركوا في تأسيس مجلة متخصصة للبلاغة والنقد .

٤ ـ أن يتولى نخبة منهم الإشراف على الكتب المدرسية لتقويمها وإبعاد الزيف والتعقيد عنها . وحبذا لو أقيمست المحاضرات العامة في البلاغة ، لتبصير المدرسين بمواطن الجمال وعناصر الفن البلاغي في أدبنا العربي .

#### نحو بلاغة جديدة

●● ويجيب الدكتور توفيق الفيل، مدرس البلاغة والنقـد

جامعة الكويت، مقدماً جهداً طيباً في بحث القضية وعلاجها .. يقول :

في البحث الذي القيته في الندوة التي أقامتها جامعة القاهرة ، حول فكر طه حسين ، دعوت إلى إعادة النظر في البحث البلاغي . وكانت تلك الدعوة نابعة من إيمان قوي بالحاجة إلى إفشماء ببلاغية عصرية تعود إلى التراث العربي لتدرسه دراسة جديدة ، وتأخذ عنه ما يفيد وينفع ، وتطرح من بينه ما لم يعد متمشياً مع الفكر العربي الحديث . وهذه الدراسة على ما فيها سن الاتصال بين حاضر الأمة وماضيها يجب أن تأخذ بعين الاعتبار تلك النهضة الأدبية المعاصرة التي تعم أرجاء الوطن العربي . وليس يخفي علينا ما جد في الأدب العربي الحديث ، وما استحدث فيه من فنون لم تكن موجودة عند أسلافنا القدامي ، ومن ثم لم تعد المقاييس والمصطلحات التي كانت لهم لتتمشى مع هذا الأدب في فنونه واتجاهاته .

ومن جهة أخرى ليس كل ما أبدعه الأقدمون قد مضى زمنه ، وانتفت الفائدة منه فلايزال هذا التراث خصباً يمكنه أن يرفد الدراسات المعاصرة بالكثير من الأفكار المفيدة والناقصة .

ولقد كانت نلك الدعوة الكريمة التي تلقيتها من « مجلة الفيصل » حافزاً جديداً في للعودة إلى هذا الموضوع الحبوي . فليس من المنطق أن تنهض الدراسات العربية المعاصرة كل هذه النهضة ، وتتسع آفاقها على محو لم يتهيأ لعصر من العصور وتظل الدراسات البلاغية كها كانت في العصر السادس الهجري ، على الرغم من أن هذه الدراسات ، بشهادة القدماء أنفسهم ، ظلت دون أن تنضج ، فقد ورد عنهم في وصق مجالات البحث : من العلوم علوم نضجت واحترقت وهي علم المنحو ، وعلوم نضجت ولم تحترق وهي علم المنحو علم البلاغة . ومن هنا يظل الباب مفتوحاً على مصراعيه لكل جديد في هذا الميدان .

وإذا كنا نشترط لإضافة جديد إلى أي علم من العلوم أن نقف أولا على ما كان للسابقين من إنجاز فيه تحقيقاً للتواصل البناء بين ماضي الأمة وحاضرها وعدم إضاعة الجهود في بدايات جديدة يمكن أن تقف بنا دون الخطى التي وقف عندها القدماء . فإنه من الضروري أن نعود إلى الدراسات البلاغية القديمة لنعرف غاية القدماء منها ، والوسائل التي اتبعوها لنحقيق هذه الغاية ، والمدى الذي وصلوا إليه في سببل تحقيقها . ثم نعين غايتنا من الدراسات البلاغية ، وغنجن الاساليب التي اتبعها أسلافنا ، فإن أفادننا أخذنا بها ، وإن قصرت عن المراد بها شكرنا لهم جهدهم ، وأضفنا إليها ما نريد . وحين نفعل ذلك لا نكون قد ارتكبنا شططاً من الأمر ، ذلك لان البلاغة روحها الأدب وعليها أن تواكبه ، بل

عليها أكثر من ذلك ، أن تسبقه وتخطط له .

- والخطوة الأولى في سبيل إصلاح الدرس البلاغي في نظري تكن في العودة إلى القديم بروح جديدة، ومنطق جديد، وعزيمة قوية، لدرسه وتحيصه والكشف عن غاياته وسائله .
- ويلي هذه الخطوة في الأهمية: تحديد المصطلحات البلاغية المقديمة تحديداً واضحاً لا يحتمل اللبس أو الغموض أو الاشتراك، وملاحظة ما طراعلى هذه المصطلحات من تطور في العصور المختلفة، وربط هذه المصطلحات بالشواهد التي كان يأتي بها البلاغيون للتدليل على هذا المصطلح أو ذاك . في رأيي أن بعض هذه الشواهد مصنوع لإثبات المصطلح، ولإظهار تفوق هذا العالم على من سبقه من العلماء، ولدي أمثلة وشواهد على ذلك لا يتسع لها المقام، وحسبي أن أشير إلى تلك الاقسام الكثيرة التي أصبحت تند عن الحصر في علم البديع.
- أما الخطوة الثالثة التي أشير إليها في مجال إصلاح الدرس البلاغي، فتكمن في تخليص البلاغة من سيطرة المنطق الصوري عليها، وإذا كان المنطق صالحاً للدرس البلاغي القديم لارتباطه بالغاية التي كان يسعى إليها القدماء، فلا حاجة لنا به في وقتنا الخاضر، أو على الأقال لا حاجة لنا به في البلاغة الفنية التي يقصد بها دراسة الأدب والوقوف على مظاهر الجال فيه.

والمشتغلون بالدراسات البلاغية يعرفون أن المنطق الهليني لم تكن له تلك السيطرة أو السلطان على البلاغة العربية في نشأتها وأن ذلك قد تم في القرن الثالث الهجري، وعلى يعد بعض المشتغلين بالبحوث البلاغية مسن غير العرب، وكان يهمهم بالمدرجة الأولى صحة التعريف، وكونه جامعاً مانعاً وقد كان لهم عذرهم في هذا؛ إذ كان لهذا المنطق قوته وسطوته، كها كانت له في هذا الوقت جدته وطرافته، ومن طبيعة النفس الإنسانية الميل إلى مستحدثات الأمور.

• أما الخطوة الرابعة: فأراها تكمن في إعادة النظر في الأقسام التي لا طائل من وراثها ، وعلى سبيل المثال أقسام الاستعارة التي نجدها في كتب البلاغيين ، والتي تبلغ ثلاثة عشر قسما ، وكلها أقسام شكلية نثقل على ذهن الدارس ، وتصرفه عن دور الاستعارة في التصوير الفني ، كما تصرفه عن عاولة الكشف عن ارتباط الاستعارة بالموقف الذي تأت لتمثيله والتعبير عنه . وهم على سبيل المثال عيقولون بقسم من أقسام الاستعارة وللقون عليه مصطلح الاستعارة التبعية ، ويعرفونه بأنه استعارة المشتقات : الفعل : واسم الفاعل : واسم المفعول . وغيرها من المشتقات . وهي تبعية لأنها تتبع الاستعارة في الاسم ، ومن جهة أخسرى يقولون إن قرينة هذه الاستعارة «مكنية» ويمكن أن يعتد بالمكنية ويصرف النظر عن التبعية .

وفي ظل هذه الأمور تضيع الغاية من الاستمارة مكنية أو تبعيـة، ويضـل

الدارس في متاهات الجدل . وكل ذلك يم على الرغم من الأساس الجيد الذي وضعه عبد القاهر الجرجاني حين وجه عنايته إلى الغاية من الاستعارة ، ونظر إليها باعتبارها وسيلة لا غاية تؤدي دورها في السياق ، وتملح في موقف هيأه الأديب لها ، وفي وسط يتطلبها ، ومن هنا لم يضع الجهد في متاهات الاقسام .

ويين منذ البداية أن الاستعارة مفيدة وغير مفيدة (1). وغير المفيدة ليست موضع دراسة لأنها لا تفيد غير التفوق، والإشارة إلى معرفة اللغة، كاستعارة المشفر لشفة الإنسان ونحو ذلك، ما لم يقصد الأديب إلى غاية فنية كالسخرية أو نحوها من الغايات. أما الاستعارة المفيدة فهي التي تستحق الجهد عنده لما تضي على الفن من جدة، وما تخلعه عليه من الجال، وما تتيحه للأديب من التصرف والافتنان.

ومن يَعُد إلى كتابي عبد القاهر «أسرار البلاغة » و « دلائل الإعجاز » يقف على الدراسة الممتازة التي قدمها الباحث القديم في في في الاستعارة والتشبيه ، وبخاصة تشبيه التمثيل ، وإن لاحظنا تعفية المنطق على بعض جمال هذه الدراسة ، لكنها ـ بغض النظر ـ عن ذلك تشير إلى نواح جمالية ، يتحدث فيها علماء الجمال المعاصرون " .

ولا يتسع المقام للإشارة إلى النواحي المشرقة في دراسة عبد القاهر الجرجاني، وعلى الأخص فيا أطلق عليه « ريتشاردن » معنى المعنى ، وتنبه إليه الناقد العربي ، وعبر عنه في جلاء ووضوح فيا عرف بالمعنى الشافي الذي هو واسطة لغرض الأديب .

تبق ملاحظة أخيرة من الملاحظات التي وقفت عليها من خلال اشتغالي بالدرس البلاغي، وهي اشتغال المتكلمين بهذا الدرس، وإخضاع النصوص لارائهم الكلامية، وبخاصة في بعض آيات القرآن الكريم.

ويكن أن أجمل تصوري لما يمكن أن يسكون عليه السدرس البلاغي، وهو أن البلاغة تهدف إلى دراسة الشكل والمضمون.

نعلم المعاني يهتم بالمعنى وأداثه على اكمل الوجوه وأحسنها ، أي أنه يوجه عنايته للمضمون وذلك عن طريق استغلال ما تتيحه اللغة من تصرف في التراكيب ، والتقديم والتأخير ، والفصل والوصل ، والخبر والإنشاء وغيرها . ودراسة عبد القاهر الجرجاني لما أطلق عليه النظم تشير إلى صحة ما نقول (٦) وحسبنا أن نقف على دراسته للاستعارة في قوله تعالى : ﴿ واشتعل السرأس شيباً ﴾ . فالجال في الاستعارة لا يمكن بيانه إلا بعد العلم بالنظم (١) والوقوف على حقيقته .

وليس الشرف العظيم والمزية الجليلة ، والروعة التي تدخل على النفوس عند هذا الكلام لهجرد الاستعارة ، ولكن لهذا التصرف في النظم ، واستغلال ما تتبع اللغة من إسناد الفعل إلى شيء ، وهو يسند إلى ما هو من سببه . وهذا ما يطلق عليه النحويون التمييز الحمول عن الضاعل ، لأن الشيب اللي نصب على التميز يعتبرونه فاعلاً في الأصل . ونحن نرى إلحاح النحويين في التعليل والتقدير من الأمور التي تنقل خطى النحو والبلاغة وتقف في سبيل

تطورهما .

أما علم البيان: فيبحث في الشكل الفني ، والوسائل التي تكفل للمضمون الشمول والإحاطة بالمراد من جهة ، والجال وحسن التأتي من جهة أخرى - وهنا تجدر الإشارة إلى استحالة الفصل بين الشكل والمضمون في العمل القني ، وإن كنا نلجاً إلى ذلك في عال التعليم . . أوليست الاستعارة في الآية السابقة تكتسب جمالها من التعبير الذي هيئ ها؟ ثم إنها قد جاءت لتكمل الصورة النسودة ، وتفيد الإحاطة والشمول اللذين لا يفيدها مجيء التركيب على الصورة التي تخيلها النحاة وهي والشعل شيب الرأس » .

أما علم البديع فلا يخرج في نظرنا عن لمسة جمالية تضاف إلى الشكل والمضمون . ولهذا نجد حسن هذه الأشياء مشروط بعدم المساس بالمعنى من حيث خفانه أو تعقيده أو غير ذلك . وربما أمكن من خلال ذلك التعليل لعدم قبول النقاد الفدامي لبعض الصور الأدبية التي أفرط أصحابها في استعبال ما يطلق عليه المحسنات ، بل لعل ذلك هو السبب في انحطاط عصور كاملة من يطلق عليه المحسنات ، بل لعل ذلك هو الادباء فيه وكدهم الجري وراء هذه الحسنات والحلى اللفظية .

فإني أرجو أن تكون هذه الحاولة إسهاماً في الدعوة إلى إعادة النظر في الدرس البلاغي على النحو الدي تتطلبه وتقتضيه حياتنا الأدبية والفكرية. وأنا أقول وألح في القول إن هذه الحاولة ليست إلا إسهاماً في السدعوة . لأن السدرس البلاغي بالصورة المنشودة لا يمكن أن تحقق فيه الأمل جهود باحث واحد مها كانت قدرته .

والشيء الوحيد الذي يمكنني الثقة فيه أنها دعوة مخلصة للهاضي والحاضر والمستقبل.

#### خاتمة

يبق بعد ذلك أن نقول للبلاغين العرب: إن البلاغة لا تنفصل عن الأدب مكذا علمونا ... فإذا كان الأدب العربي الحديث قد تنبوع في أجناسه ، وفنونه ، وأغراضه ، وأساليبه ، ومذاهبه الأدبية ، قهل تظل ببلاغة قرون مضت هي المعبار الفني لذلك الأدب المتجدد صباح مساء بين المفن المقصصي من أقصوصة وقصة قصيرة ورواية ، والمفن المسرحي : شعراً ونثراً ، والرواية ، والمقال ، والبحث والرسالة العلمية ، والصورة القلمية ، والأحاديث الأدبية الصحفية ، والإذاعية ، والخطبة السياسية والقضائية ، والسيرة ... إلغ .

لقد احتوت التجارب الأدبية الماصرة أغراضاً متعددة في فنون الشعر والنثر، واستوعبت المذاهب الأدبية الأوروبية من كلاسيكية ورومانسية وواقعية ورمزية . . . الخ، بل حين ظهرت تجارب في أدب السلامعقول وقفت البلاغة العربية إزاءها عاجزة عن الكلام، مع أن دورها في تصحيح

المسار كان ضرورياً ومهماً .

لا يعقل إذن أن تظل البلاغة العربية مكبلة الخطى ، زائغة العينين أسام هذا التنوع الأدبي . إن استيعاب تراثنا البلاغي القديم \_ عن فهم علمي ، وحسّ فني ، وذوق أدبي \_ قمين أن يلهمنا إلى خطوات بملاغية جديدة تجمع بين فهم القديم واستيعاب الحديث . لا وقت للبلاغيين الجامدين ولا مبرر لجمودهم . إن عليهم أن يعيشوا عصرهم ، وإلا حكم عليهم التاريمخ حكماً قاسياً .

#### الصورة الأدبية

ماذا قدم البلاغيون \_ على سبيل المثال \_ في إطار الصورة الفنية وهي أخطر ما في الشعر وأجمله ؟

ماذا قدموا من أدوات تعين متذوقي الأدب العبربي الحديث ؟ ماذا قالوا عن بيت إيليا أبي ماضي مثلاً :

والسحب تركض في الفضاء الرحب ركض الخائفين

وقول **نازك الملانكة** الممتزج بـالمونولوج الــداخلي والحـــوار في قصـــيدتها (الخيط المشدود في شجرة السرو):

«ويصرّ الباب في صوت كثيب النبرات ونرى في ظلمة الدهليز وجهاً شاحبا جامداً يعكس ظلاً غاربا «هل . .؟ » ويخبو صوتك المبحوح في نبر حزين «لا تقولي إنها . . . » «يا للجنون! » أيها الحالم عمن تسال؟ أيها الحالم عمن تسال؟

بل ماذا قدموا للحوار عامة: شعراً ونثراً؟

إن الحوار السرحي والقصصي بحال خصب لانطلاقات البلاغيين \_ فبا نتصور \_ إذ يؤدي الحوار دوراً فنياً في الإبانة والكشف عن باطن الشخصية ، والإسهام في تقدم الحدث ، والإفصاح عن مضمون العمل الفني ، وتفسير المواقف ، وغير ذلك من إسهام فني ، وتلك في عمومها لا تقوم إلا بالفن القولي الذي هو مسرح علم البلاغة .

وعلى الجمعيين مسن البلاغيين إعادة تعسريف النساس بالمصطلحات البلاغية عن وعي فني مصحوب بالشواهد الأدبية الحية الجميلة في فن جيل اسمه ... «البلاغة العربية».

#### الحوامش

- (١) عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، ص ٢٠ ــ ٢١.
- (٢) عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، ص ٩٠ وما بعدها.
  - (٣) نوفيق الفيل، من قضايا النقد والبلاغة.
- (٤) عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص ١٣٢ ــ ١٣٣.

# رجات المراسية

# شور: مصطفى عكرمة

فكأنما انتمرت سيبول هُ، فعيم في البدنيا السلمولُ الناسُ كلُهمو غجــولُ آمـالُ مسعاها طــويلُ عبب برمه مُضْدَىٰ كلبلُ أحدث يصول، ولا بجولً

دنيا، وغطَّاها خمــولُ رأبــنُ كم حــارت عفـــولُ!! سبحان ربي ما أفسولُ!! وأنا بما نحسوي جهسولُ!!

الفجـرُ بــده الضـــحي والناس!! كما بسستريخ هـــوا إلى الأمــالو، والــ عادوا، وكلُ من منا والأن قيد هجعوا.. فيلا

ونظرتُ . . . من بحمى الأنا ونظرتُ . . . من للنجم بم ونظرتُ . . . ثم نظرتُ ، ثم ونظرتُ . . ثم نظرتُ با وضح الــدليل، وغــــاب عــ ول ثما نحوى بدي

ساءلتُ عنه وفي فسؤا فعلمتُ أنـك بـا إلــ

واللِّبِلُ يَــدُنو زَحفُـــهُ أرخى على الدنيا دُجا











تأثيمن:

دىيەون آدوىن

عرض وتحليل:

جمال سبدران

مؤلف هذا الكتاب . . كاتب معروف لعديد من المداخل الفلسفية والاجتاعية ، والسياسية أيضاً كعلم قائم بذاته .

وكان آرون أستاذاً بالمعهد التجريبي للدراسات العليا ، وبالسربون أيضاً . كما أنه عضو أكاديمية العلوم الخلقية والسياسية ، كما يدل على تقدير هذه الدور لبحوثه ، واحترامها لكتاباته الناقدة ، ولحاته التقويمية البناءة في كتابة التاريخ .

وكها هو معلوم في مجال التاريخ وفلسفته ، لم يحشد في تاريخ الفكر الإنساني قدر من التأملات والنظرات في هذا الجال ، مثلها حشد الفكر الألماني المعاصر به . تباينت أشكالها فيه ، وتفاعلت منابع المعرفة التاريخية مع فلاسفتها . فنطق المعرفة بالماضي عند شبنجلر ، فضلاً عن الروى المجسمة لديه ، المتعاظمة وغير المؤكدة ، قد أثرت تأثيراً عميقاً على الحس الألماني الذي أخذوا به من عصرهم وثقافتهم . . إذ عما لا شك فيه أن علوم الأخلاق الألمانية كانت متداخلة مع الحس التاريخي منذ مطلع القرن التاسع عشر . . أو على وجه الدقة متداخلة سع حس تساريخي مسوق بالمثالية التقليدية منذ نهاية القرن السابق . . إذ انغمس التناول الفلسفي للتاريخ في نظريات التاريخ مباشرة .

لهذا آثر آرون في كتابه هذا . . أن يقيم بـه مـدخلًا لـدراسة الفـكر الألماني في هذا المجال ، على أساس وضع جانبين مهمّين في الاعتبار :

- الأول . . يقرم على الفلسفة النقدية للتاريخ .
- والثاني يستهدف التأريخية . . بمعنى فلسفة النسبة التاريخية .

ثم يستدرك معلنا أنه بادئ ذي بدء يرفض الهيجلية ، فالفلسفة الحديثة للتاريخ لا تعتبر نفسها مستودعا لأسرار الحكمة ، ولا تبحث عن تأكيد دلالة المستقبل الإنساني .

ويتساءل مستنكراً . . هل كان كل من دلتاي ، وكارت ، سيميل ، فيبر . . يبحث عن أصل وقيمة العلم التاريخي (ذاتياً وموضوعياً) ، لو كانت كل خطوات هذا العلم مدعمة بالإرادة والوضح ، هل كان يستوجب حينئذ فهم الماضي في ذاته أو ربطه من جسديد بالحاضم ؟

هذه النظرية الألمانية للتاريخ ، قد أقيمت على نسبية المعرفة ، مكوّنة التجربة الحقيقية الوحيدة ، لنقد العقل التاريخي .

من هذا المنطلق شرع في مناقشة دلتاي Dilthey .

فالتعبير والفهم ناتجان عن تجارب عقلية ، سبواء أكانت مشاعر أم عواطف أم أفكار . . ذلك لأن هذه التجارب العقلية تحاول الموصول إلى نوع معين من التعبير الخارجي . . فمثلاً يصاحب التفكير كلهات منطوقة أو مكتوية أو رموز أخرى . . وتعتمد الطريقة الخاصة بفهم عقول الآخرين على تفسير هذه التعبيرات ، ويسري قسم من هذه الطريقة على فهسم عقولنا .



الدو 🖈

ويؤكد دلتاي أن هذه الطريقة ليست استدلالية ، إذ إننا ننتقل صن الوعي بالتعبير إلى الوعي مباشرة بما يعبّر عنه . بمعنى أننا على السرغم صن عدم استطاعتنا الوصول إلى التجربة الأصلية ذاتها ، فإن لدينا في أنفسنا تجربة عاثلة لهذه التجربة الأصلية .

ويضرب دلتاي مثلاً على ذلك ، فيقول . . لمو رأيت أحمداً يعمرض أمامي جميع إشارات الألم ، فإنني أشعر بذلك الألم بنفسي شعوراً مباشراً ، فأعرف كيف يكون حال هذا الرجل . . لأن حالتي العقلية تطابق حالته مطابقة تامة .

ويناقشه المؤلف بقوله . . من أين ينشأ الخطأ إذن ما دامت معرفتنا مباشرة ، وليست استدلالية ا! فلا أحد يجرؤ أن يدّعي قدرته على قراءة أفكار الآخرين من غير زلل أو خطأ ، ومصدر الخطأ هـ و ولا شك استنتاج خاطئ من أدلة بين أيدينا ، أوْ مـن التعبيرات الـ في ذكرهـا دلتاي . . ومن ثم يتأكد لنا أن الطريقة هنا استدلالية وليست مباشرة .

ثم إننا لو عجزنا عن الوصول إلى التجربة الحقيقية التي أبرزت هدا التعبير المعين ، فكيف يمكننا التأكد ، مثل تأكيد دلتاي ، من أن تجربتنا شبيهة بالتجربة الأصلية تماماً ؟ . . إن الوقوع في مزالق الشك أكثر احتالا هنا ، عن ضهان الوصول إلى اليقين بنظرية التمثل في المعرفة هذه .

بهذا المستوى في النقاش والتقويم ، يواصل آرون تناوله لعناصر الفكر التاريخي عند دلتاي ، وصلات التاريخ بعلوم الروح والعلوم الأخلاقية وعلم الاجتاع ، وكذلك علم النفس بفروعه التحليلية والبنائية ، وفلسفة الحياة ، وغوذج العالم التاريخي بما احتواه من أساطير ومباحث روحية يمكن مشابهتها بالمعارف الجديدة . . ويخرج دلتاي من هذا النقاش بعدم التطابق بين المفهوم وبين الدلالة التاريخية ، أو بين الفردي والكلّي . كما طرح مذهب الشك ودوره في استكشاف التاريخ وتفسيره .

وينتبي آرون من عرضه لهذه النظرية الدلتاوية إلى إبراز أهميتها



ال کانیا ہے

\* 202 %

وتأثير صاحبها في الفكر الألماني الحديث . . إذ إنه على الرغم من اهتام الألمان به مؤخراً ، إلا أن تأثيره قد اتسع لدرجة شملت علوم الاخلاق والاجتاعية . . حتى تجسد هذا التأثير في فكر الفيلسوف المعاصر سيميل عندما يبحث في فلسفة الحياة ومنطق التاريخ .

إن المؤلف يمهد للحديث عن تأثّر سيميل بذلك ، بالحديث عن منطق التاريخ وفلسفة القيم عند واحد آخر من المفكرين الألمان هو ويكر Rickert . فقد حاول الوصول إلى حدود العلوم الطبيعية . . فاعتبر المفهوم والموضوعية . . أساسين لوضع علامات هذه الحدود ، ولو توافرا في دراسة الشخص نفسه أو دراسة الثقافة عامة . . لأمكننا أن نقول . علم الشخص وعلم الثقافة . . الأمر الذي يمكننا بعدثذ من الكشف عن القيم ، معنى هذا أن القيم كامنة ، سابقة على تحديد العلم الطبيعي ، وعلى قدر استطاعتنا الكشف عنها ، بقدر إمكان تنبؤنا بما يضمره التاريخ كعلم قدر استطاعتنا الكشف عنها ، بقدر إمكان تنبؤنا بما يضمره التاريخ كعلم

إن آرون مؤلف الكتاب ينقد هذه الكلمات المتقاطعة بقوله . . هي من قبيل المجادلات القديمة التي فرّغتها الشبهات من مدلولاتها . . فصارت أشبه بالنقصان دون مقابل » .

وكفلسفة!!

بهذا التمهيد اللاذع يهيئ المؤلف أذهاننا لمناقشة فلسفة الحياة ومنطق التاريخ عند سيميل Simmel .

فالموضوع التاريخي حقائق موجودة ولا شك . . هذه الحقائق تقسمت وتوزّعت على حقب . . ومن البديهي أن هذه الحقب تتالت \_زمنياً\_ وراء بعضها . ومما لا شك فيه أن كل حقبة منها ، تمثل كياناً حضارياً معيناً . . هذا الكيان الحضاري يتفاوت من حقبة إلى أخرى \_من حيث التتالي \_ نقصاناً واكنالا ، ويتفاوت \_من حيث التناثر على الأرض \_ ضعفاً وقوة .

ومن ثم ينحصر الموضوع التاريخي بين أوّل فلسفة أو فكر ، وبين آخر

فلسفة . أوّل فكر أو فلسفة لأول حقبة . . فأين كان المفهوم فيها ؟ ومن أين استمدّ ؟ ثم كيف صار المفهوم مصن الآخر . . وعلى هذه المعطيات . . تتحدد معالم الكون من العلم التاريخي ، وتستخلص منه القوانين التاريخية . . فتؤدي في النهاية الحاضرة إلى آخر فلسفة . . فكر موضوعي لا شك .

هنا يركّز المؤلف على ما ينشأ من مشكلات . . لدى منطق التاريخ في فكر سيميل . . كان الغرض الفلسفي من النقد التاريخي هو تخليص الفكر نظرياً من سيطرة الواقعية . فالخطورة \_ أكثر دقة لأن التاريخ يبدو كاثناً فكرياً مثل الشخص نفسه \_ ليست أقل ضخامة من هذا الذي اصطنعته الواقعية من الطبيعة ، مردود عليها لدى كانط، لأن التاريخ «قوة فوق الشخصانية ، حقبقة معطاة » . إن مشرّع التاريخ ، العقل الخالص ، مثل مشرّع الطبيعة \_ كها قال قانط \_ يهرب إلى التأكيدية العمياء التي تسقط الحصاة أو تعجّل بالغرس .

في الحق ، إن هذه المسألة التي لمسناها ، ثانوية في المنطق . فهل هي أقل أهمية للتعبير العيني في التاريخ ؟

في الإمكان القول بادئ ذي بدء إن سيميل يحرر الإنسان الذي يكتب التاريخ ، لا هذا الذي يصنعه ، المؤرخ ، ولا الإنسان التاريخي . فالممثل والمؤرخ الا يصنعان إلا شخصاً منعزلا بذاته ؟ إن الاستنتاج من شاهد العيان إلى الممثل ليس صائباً إلا إذا كان نسق المعرفة ونسسق الكائن متطابقين : فدور الفكر في هيكل التجربة التاريخية لا يسكني لضان الاستقلال ولا الاختيار للفرد .

ربما سيعترض بأن ذاتية المؤرخ ليست ذاتية فائقة ، بل ذاتية تجريبية وعينية . إن حرية أية ذاتية ، بحدث هذا في العالم ، هي الدليل على الحرية الفردية . هذا التعليل يكون صائباً لو ووفق على أن الذائية غلوقة بحرية قبلية كلية ، على أن تحكم بحرية . لكن قبليات المؤرخ هي معاني بحردة نفسية عامة . فأي يقين هذا الذي يكون لدينا من إعدادها الذاتي ؟ فلهاذا لا تكون القبليات ملقنة لنا بالظروف ؟ ثم ، لنقبل كذلك أن الأفكار السابقة ليست دقيقة ، ليس فيها بوضيح أقل غير مشكلات حقيقية من المذهب . إن الواقعية التاريخية ، التي يدعي سيميل تجنبها ، تبدو على وجه الخصوص مشابهة لتصوراته المجردة الأولى . فالفرد ، محدد بتشابك الدوائر الاجتاعية ، هو في صدر نظريته الاجتاعية . إن التاريخية

التي يعتنقها ، ليست إذن نظرية للمعرفة ، وإنما ميتافيزيقا معينة للمجتمع : فهل تكني للحضها نظرية المعرفة ؟ إن النقد وحده هو الذي استطاع تأكيد الحقيقة .

وفي الحق ، إن فلسفة قبل العلم وبعده ، تكون فلسفة القبل وحدها القابلة لتكون متحققة ، لانها تنهض على إبراز الشروط من العلم ذاته . أمّا من جهة شروح مجموعة الكون ، فهي ليست إلا إجابات من شخصية كاملة على الموضوع المكتمل . تقتصر على الانضواء تحت معنى ما مجرد (وحدة وتعدد ، يكون ويصير) ، شمولية العالم .

على هذا المنوال المنطق يفند آرون أفكار سيميل، ليعبي جهوده لمناقشة ماكس ڤيبر Waber. فيتناول لديه حدود الموضوعية التاريخية وفلسفة الاختيار. ويقول المؤلف إن ڤيبر قد أراد أن يكون، وقد كان بالفعل، عالماً ورجل سياسة في وقت واحد. ومن هذين الاعتبارين استمد أصالته وعظمته. وهو، في الحقيقة، نشد الموضوعية في التاريخ (وفي العلوم الاجتاعية)، بسبب، وليس، على الرغم من السياسة، كما كان يعتقد على قدر استطاعته. بالتأكيد، لا يكون العلم مجدياً إلا إذا كان حقيقياً، لكن وحدة العلم والسياسة، في فكر ڤيبر، أبعد عمقا كذلك، لانه يستهدف بالعلوم ثقافة المعارف التي مجتاج لها الإنسان: فالمؤرخ يسأل الماضي، وبالشكل نفسه، يفكر رجل السياسة في يسأل الماضي، وبالشكل نفسه، يفكر رجل السياسة في الواقع ويتأمل في توجيهه.

يستخلص من ذلك لموضوع دراستنا نتيجة رئيسية . يكون المنطق هنا في حوزة المذهب ، بالمقياس نفسه الذي تنعزل فيه معرفة مصوضوعية اضطراراً . فالسؤالان اللذان كنّا قد طرحناهما في الفصول السابقة لاقت إذن إجابة مناقضة . فقد بحثنا في عمل دلتاي ، ريكارت وسيميل ، منظور منطق غريب لعلوم أخلاقية وعلى وجه الخصوص للتاريخ . وقد حللنا بعدئذ روابط هذا المنطق بمناهج مختلفة . في حالة ماكس ڤيبر ، فإن ضهان المنطق والمنهج كامل ، بدون أن يسبب خطأ في الاستقلال عن المنطق ، لأن المنهع علم صحيح للجميع .

في نظر ڤيبر ، يجب أن تكون المعرفة الإيجابية صالحة للجميع (بمعنى كل هؤلاء الذين يريدون الحقيقة) . فالمشكلة القائمة هي إذن : هل يكون الحكم التاريخي قابلًا لصلاحية عالمية ؟ بأي مقياس ؟

طبقاً لرأي الكانطي الجديد، لم يعتقد ڤيبر في إمكانية ميتافيزيقا علمية. لقد اعتبر رؤى العالم كتعبيرات شعور أو تأكيدات مختارة. إنها في نظره، ذات أهمية غير ممكنة التحقيق. يجب إذن أن تسكون المسارف التاريخية متخلصة من كل ميتافيزيقا، بمعنى أكثر وضوحاً (يكون حكم قيمة مماثلاً في ميتافيزيقته لتأكيد صورة جوهرية). إن نفي الميتافيزيقا وتأكيد العلية، ذاتية الاختيار وموضوعية الروابط، الأفكار الموجهة من منطق ڤيبر التي تبدو فيها ذات مرة أنها التي تبدو فيها ذات مرة أنها اندثرت. يجذب كل هذا إلى فلسفة العلم.

#### الاختيار وإقامة الموضوع

تعتبر مشكلة الاختيار التاريخي واحدة من هذه التي قد بحثها المؤرخون والفلاسفة على قدم المساواة . ذلك ما يعرف في التجريب بضرورة الاختيار ، لأن كل الظواهر لا يمكنها أن تحصل على مكان في العلم ، هؤلاء حاولوا تحقيق الاختيار الذي يبدو من الوجهة النظرية غير ممكن تجنبه بقدر ما هو اختياري . لم يكن غُرض فيبر إظهار أن الاختيار يخضع لمبدأ ملزم للجميع ، كها هي الحال الاكثر عمومية . فبدلا من المبل إلى النتيجة ، التي يراها المرء على الدوام تفريباً : «الظواهر نفسها تاريخية بالنسبة للجميع » .

لقد قادتنا فكرة الاختيار إلى صيغة بناء الموضوع . يجب علينا الآن دراسة شكلين خاصين ببناء الموضوع : تحليل القيمة والمعنى النمطي المجرد . بعد أن يطيل المؤلف في عرض آراء ڤيبر . . يحييه أحياناً لبيان

جدوى للمؤرخ؟ هو المتضمن عمومية أكثر ولا شك.

إن ماكس ڤيبر، باتزان بالغ، لم يضيع فرصة واحدة لإبراز أهمية الصفة الاسمية، غير الحقيقية، الختلفة عن هذه التصورات. ولما كان الميل الطبيعي للعقل الإنساني هو تمجيد قيمة أفكاره الخاصة .. فإن التجربة المثالية تترصد للمؤرخ في كل لحظة، وإذا لم يحتط لها، فسيكون به ميل اختياري إلى أن يحقق ويبرز «أنماطه المثالية»، لاستخدامها كما لوكان المقصود بها أفكاراً أفلاطونية صادقة، جوهرية في نقائها المشالي،

تكون حقيقية أكثر من أصالة الحقيقة التاريخية ، هذا الموضوع غير المفهوم الذي لا تخفى منه بعض المكانة ، المتمرد في النهاية على جهودنا المعقولية التي هي شرط كل معرفة .

يخلص آرون في النهاية إلى إجراء مواجهة بين المذاهب، يحاول أن يستخرج منها نتائج يسترشد بها كل كاتب للتاريخ.

فني تطور فلسفة التاريخ ، المرحلة النقدية تبرز بداية أقل مما يليها ، لأن كُتَابنا يُعيدون تناول فصول إيجابية لأفكار تقليدية .

وسوف ينبغي للمؤرخ أن يقبل الخضوع لمقتضيات نظام أخلاقي . . ينتج عن الوظيفة الاجتاعية الملزمة ، ولمقتضيات التقنية المترتبة عليها . سيجد نفسه كثيراً ما يستعيض مباشرة بشيء آخر لانه يهتم دائماً باستكمال نسقنا وضبطه . إن لحظة تجري في الواقع حيث عيانها في الماضي ، لهي هي بالضبط لان عيانها منسق طبقاً لـوجهة نظر ، طبقاً لمستلزمات ، لتصورات ، لمنهج ، فاللحظة أدركت درجة الحقيقة التي تكون فيها سريعة التأثر ، والبحث انطلاقاً من هذه اللحظة لا ينتج شيئاً كشيراً ، فالوثائق والملاحظات هي بسبيل ترتيب نفسها في أقسام الفهرسة المجهزة ، والعناصر التي تقاوم تطفو على سطح الشعور ، كالجسم الغريب ، ولم تعد متشابة .

وعندما يكون البحث قد اكتمل أو سار على الأقل على الصراط المستقم، وجب على المؤرخ أن يحدد وقت التوقف، وأن يأخذ في الاعتبار هذا الشكل الجديد للمشكلة، فيتساءل: كيف يمكن تكوين أقوم بحث بما أعرفه وما أستطيع معرفته للكثر وفرة بالمضمون، أكثر حقيقة وأكثر اقناعاً في الوقت نفسه، قابلاً أكثر للتمثل.

وبهذا يمكن أن يستعين كل دارس أو باحث في التاريخ بهذه النقدات الفلسفية لكي يجنّب نفسه مزالق الوقوع في أخطاء تفسير القيم في الماضي والحاضر على السواء.

الحقيقة من تصوّر الخط المثالي باعتباره تقدماً حاسماً للنسظرية وللسطبيق وللتاريخ، بياناً مزوّد في النهاية بوسيلة مدققة. لكنه يخفف من حماسته، فلم ير على ضوء ما سبق بيانه، أن الخط المثالي هو الطريق الوحيد للمعرفة التي يستخدمها المؤرخ، كما لم يكن أكثر شيوعاً في الاستخدام، ثم إن اتقائه بعد ذلك يبدو دقيقاً منذ أن يوجه الاهتمام إلى تأكيد كفاية مثلي لخمط التصور هذا. فالخط المثالي بالمقياس الذي يتميّز فيه عن تصوّر بسيط عام وموجود عن طريق التجريد، يميل في السواقع إلى أن يصير تحمياً: فبإمكاني أن أحدد شبهاً للنمط المثالي الذي يقنعني، لكن لكي يكون نافعاً فبإمكاني أن أحدد شبهاً للنمط المثالي الذي يقنعني، لكن لكي يكون نافعاً للمؤرخ، يجب أن يكون هذا التصوّر، كله في حوزة هذا المنطق الداخلي الحمّل بدلالات يمنحها له « وضوحها »، معقوليتها، فربما تكون هذه في الوقت نفسه، هي التي تصبح صفاتها هي الافضل ثانية، في الحالة المشتركة على الأقل، وفي الحالات المتفرّدة الكاشفة كالموجودة في تاريخ المشرّكة على الأقل، وفي الحالات المتفرّدة الكاشفة كالموجودة في تاريخ نشأة المدينة القديمة . إذ تتضمن كثيراً من المصاعب التطبيقية .

فقد شب جدل عام ١٩٢٧ م حول المدينة القديمة ، بين الباحثين الناقدين اهرثبيرج وبيرف . . متى ظهرت : يعود بها الأول إلى مطلع القرن الثامن ، أما الثاني فيعود بها إلى زمن أبعد : القرن السادس أو الخامس ، إن لم يكن أبعد من ذلك أيضاً ، كلاهما بحدد نمطه المشائي للمدينة على وجه مغاير : بيرف يقصد المدينة الديمقراطية ويتطلع ، بقصد التعرف ، إلى عنصر كل مبدأ «للسلالة الملكية» ، بينا يريد اهرنبيرج أن يقول بقيام نظام المدينة أصلاً ، منذ أن يسعى المجتمع إلى فرض القانون يقول بقيام نظام المدينة أصلاً ، منذ أن يسعى المجتمع إلى فرض القانون الأعلى على استقلال المواطنين . فالتصوّران قانونيان ، ويمكن للنقاش أن يكون خالداً لو لم تتدخل المقتضيات التطبيقية : فسأي التصوّرين أكثر



نفلم: د . کامل السوافيري

#### ۱ ـ حياته ونشأته

ولد أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة سنة ٢١٣ هـ ٢٨٨ م وقد المختلف المؤرخون في مكان مولده فقال فريق منهم ابس الأنباري، وابسن اللغديم، وابن الأثير إنه ولد في الكوفة، وقال فريق آخر منهم السمعاني والقفطي إنه ولد في بغداد، ونشأ بها وترعرع وكانت يومئذ مهد العلا، وعش الأدب، وموطن الثقافة، وقضى بها الشطر الأكبر من حياته يأخذ العلم عن علمائها، ويتلق معارفه عن أعلامها من أغمة اللغة، وأقطاب الأدب، وعلماء الحديث أمثال حاتم السجستاني الذي كان إماماً في علوم القرآن واللغة والشعر، وأبي القضل الرياشي اللغوي النحوي، واسحق ابن راهويه الذي جمع بين الحديث والفقه، والذي كان أحد أغمة الإسلام ومن أصحاب الشافعي.

وقد أقام بالدينور طوال فترة توليه القضاء فنسب إليها ولقب أيضا بلقب المروزي .

وقد أخذ العلم عنه عدد من تلاميذه الذين أصبحوا من أغمة اللغة ورجال الفقه والحديث ومنهم ابنه القاضي أبو جعفر أحمد بن قتيبة الفقيم الأديب، وابن درستويه النحوي المشهور، وابراهيم بن محمد بن أيوب الصائغ.

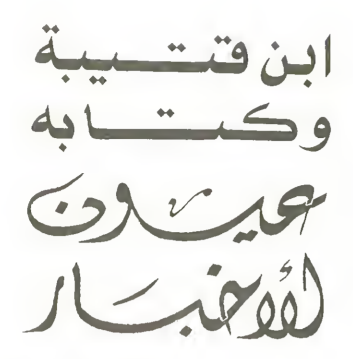
وقد كان له صلة بأبي الحسن عبيد الله بن يحيى بن خاقان وزير الدولة العباسية يومئذ حيث ألف له كتابه وأدب الكاتب وذكره في المقدمة وأثن عليه.

وكان على خلق كريم يصون نفسه عن الدنايا ، ويترفع بها عن الصغائر ، ويحض الناس على مكارم الأخلاق ويجعل من نفسه القدوة الصالحة لهم .

كهاكان متواضعاً لا يتعالى على الناس، ولا يدعي لنفسه ما ليس لها، ويأخذ العلم والمعرفة عن أي إنسان.

يقول في مقدمة كتابه أدب الكاتب «ونحن نستجيب لمن قبل عنا والم بكتبنا أن يؤدب نفسه قبل أن يودب لسانه ، ويهذب أخلاقه قبل أن يهذب الفاظه » وتوفي ستة ٢٧٦ هـ ٨٨٩م في بغداد .

عِلة القيصل العدد (٤٠) ص ٨٨



#### ٢ ـ ثقافته ومؤلفاته

كان ابن قتيبة عالماً يمثل ثقافة عصره ، وكان أديباً وناقداً ضليعاً في الحديث والفقه وعلوم القرآن . تعددت جوانب ثقافته ، وتنسوعت مناحي معرفته ، وشهد له معاصروه بالفضل وغزارة المادة ، وسعة الاطلاع ، يقول ابن الأنباري عنه : ١ كان ابن قيبة فاضلاً على اللغة والنحو والشعر متفنناً في العلوم ، وله المصنفات المذكورة ، والمؤلفات المشهورة ١ .

أما القفطي صاحب إنباه الرواة على أنباه النحاة فبقول عنه : «هسو صاحب التصانيف الحسان في فنون العلم ، وأنه كان ثقة ديناً فاضلا صادقاً فيا يرويه كثير التصنيف والتأليف » ويقول عنه السيوطي «كان راساً في العربية واللغة والاخبار وأيام الناس ، نقة ديناً فاضلاً » .

ولذلك كثرت مؤلفاته ، وتنوعت مادتها ، وتعددت مناحيها فله مؤلفات في الأدب واللغة والنحو والتاريخ ، وله مصنفات في الفقه ، وله في الأشربة والانواء والامثال وتعبير الرؤيا ، وله في الاجتاع ولكن من المؤلم ألا يصل إلينا من هذه المؤلفات إلا عدد يسير .

وقد نشر القسم الأدبي بدار الكنب المصرية الجزء الأول من كتاب عيون الأخبار سنة ١٩٢٤م وقامت المؤسسة المصرية للتاليف والترجمة والسطباعة والنشر بطبعه مصوراً عن الطبعة الأولى في سنة ١٩٦٣م وفي المقدمة التي كتبها رئيس القسم الأدبي بدار الكتب يومئذ كلمة عن وصف للكاتب وترجمة المؤلف ذكر فبها من مؤلفاته سبعة وأربعين كتاباً نكتني بأن نذكر منها أدب الكاتب، والمعارف، وعيون الأخبار، وطبقات الشعراء وكتاب الأشرية

أما الكتب التي لم تصل إلى أيدينا من مؤلفاته فقد ذكرها مؤلفو كتب السير والتراجم والطبقات أمثال ابن خلكان في كتابه وفيات الأعيان وابن الأنباري في نزهة الألباب، والقفطي في إنباه الرواة، وصاحب كشف الظنون وابن النديم في كتابه الفهرست،

#### ٣ ـ كتاب عيون الاخبار

يعد كتاب عبون الأخبار من أشهر كتب ابن قنيبة ، وأعظمها اهمية ، ويعد من افضل الكتب التي تقدم للقراء مادة طيبة تصقل أذهانهم ، وتزيد معارفهم ، وقد ألفه ليستفيد منه الخاصة والعامة وينتفع به طلاب الدتيا والآخرة ، ووضح ذلك في مقدمته حين قال : • ولم أر صوابا أن يكون كتابي هذا وقفا على طالب الدنيا دون طالب الآخرة ولا على خواص الناس دون عوامهم ، ولا على ملوكهم دون ساقتهم ، فوفيت كل فريق منهم قسمه ، ووفرت عليه سهمه » .

"وسينتهي بك كتابنا هذا الى باب المزاح والفكاهة ، وما روى عن الاشراف والأنمة فيها فاذا مر بك أيها المتزمت حديث تستخفه أو تستحسنه أو تعجب منه ، أو تضحك له فاعرف المذهب فيه ، وما اردنا به ، واعلم أنك إن كنت مستغنياً عنه بتنسكك فان غيرك ممن يترخص فيا تشددت فيه محتاج إليه ، وإن الكتاب لم يعمل لك دون غيرك ،

«وإتما مثل هذا الكتاب مثل المائدة تختلف فيها مذاقات الطعوم لاختلاف شهوات الأكلين».

وليس عيون الأخبار كتاب روايات وأخبار فحسب بل كتاب جامع من كتب الأدب جمع فيه مؤلفه مادة ضخمة من عيون النسعر، وروانع النسئر، واختار فيه الجود ما قرأ وسمه من الاجتاع والسياسة والأخلاق. وقد أخذ مادته من مصادر شتى، وكتب متعددة وقد اعجب العلياء بعيون الأخبار فقرظوه، واشادوا به حتى قال السمعاني: «سمعت الأمير أبا نصر الميكالي يقبول: تذاكرنا المتزهات يوماً وابن دريد حاضر فقال بعضهم: أنزه الاماكن غوطة دمشق، وقال آخرون: بل نهر الأبلة، وقال بعضهم: شعب بوان بأرض فارس، فقال الأمير: هذه متنزهات عيون فأين أنتم من مستزهات القلوب. قلنا وما هي يا أبا بكر؟ قال عيون الأخبار لابن قتيبة.

ولا غرو في ذلك فقد قال ابن قتيبة نفسه عن عيون الأخبار وهذه عيون الأخبار نظمتها لمغفل التأدب تبصرة ، ولأهل العلم تذكرة ولسائس الساس ومسوسهم مؤدبا ، وللملوك مستراحا من كد الجد والتعب ، وصنفتها أبواباً ، وقرنت الباب بشكله ، والخبر بمثله والكلمة بأختها ليسهل على المتعلم علمها ، وعلى الدارس حفظها وهي لقاح عقول العلماء ، ونتاج أفكار الحكماء ، وحلية الأدب ، وأثمار طول النظر ، والمتخير من كلام البلغاء ، وقطن الشعراء ، وسير الملوك ، وآثار السلف . جمعت لك منها ما جمعت في هذا الكتاب لتاخذ نفسك بأحسنها ، وتقومها بثقافتها ، وتخلصها من ماوىء الأخلاق كما تخلص الفضة البيضاء من خبثها ه.

ونقف هنا لحظة عند قول ابن قتيبة انه صنف مادة كتابه أبواباً وقرن الباب بشكله، والخبر بمثله، والكلمة بأختها لنقرر انه كان ذا أفكار منظمة، وعقلية مرتبة ومن أجل ذلك جاء أكثر كتبه منسقاً مبوباً وإذا عرفنا أن التأليف في القرنين الثاني والثالث الهجريين كان مضطرباً مشوشاً كها لاحظنا ذلك في كتاب المبيان والتبين للجاحظ، وكتاب الحيوان له أيضاً، وكتاب المكامل للمعبرد، حيث كان الاختيار هو الهدف، وحيث توى الموضوع الكامل للمعبرد، حيث كان الاختيار هو الهدف، وحيث ترى الموضوع وأجزائه. أدركنا عظمة ابن قتيبة في كتابه عيون الاخبار، ورأينا كيف نظم أبواب كتابه، وزينها أو بتعبير أدق كيف أجاد تبويب مختاراته، وجمع ما تشابه أبواب كتابه، وزينها أو بتعبير أدق كيف أجاد تبويب محتويات الكتاب مثل كتاب

الطعام وكتاب الحوب.

ولابن قتيبة مزية أخرى هي أنه عندما بتناول موضوعاً من الموضوعات يحتفل له ، ويستقصي أجزاءه ويلفي الأضواء على كل جانب من جوانبه فإذا تحدث عن السلطان مثلاً تناول صحبته وآدابها ، واتقاء شره ، واختيار عماله وكتابه وبطانته مورداً في ثنايا ذلك الأقوال المأثورة ، والجمل الحكيمة من الشعر والنثر .

وروح التنظيم في ابن قتيبة ، وحسن التبويب والـترتيب في مؤلفاته بضيفي عليها هالة من الاعجاب والتقدير ، ونضاعف من مكانتها ، وتسهل على الباحثين والدارسين الرجوع إليها دون عناء أو مشقة وهو ما نفتقده في كثير من كتب التراث .

#### ٤ ـ مادة الكتاب

قسم ابن قتيبة كتابه عيون الأخبار المكون من اربعة اجزاء إلى عشرة كتب صغيرة تحدث عنها في مقدعة الكتاب .

- الكتاب الأول: كتاب السلطان ـ وقد تحدث فيه عن عل السلطان واختلاف أحواله وسيرته ، وصحبته وآدابها ، واختيار العيال ، والمشاورة والرأي ، واتباع الهوى ، والقضاء ، والشهادات والأحكام والحجاب .
- الثاني: كتاب الحرب ـ وقد تحدث فيه عن آداب الحرب ومكايدها ،
   وأخبار الجبناء والشجعان والفرسان وأشعارهم ، وعن السلاح والعتاد ـ
- الثالث: كتاب السؤدد .. وقد أسهب فيه عن السيادة والهمة والمجازفة ،
   واختلاف الهمم ، والتواضع والكبر والعجب والحياء والعقل والحلم والغضب ، والعز والذل ، والهيبة والمروءة والتوسط في الائسياء والغلو والتوسط في الدين .
- الرابع: كتاب الطبائع والاخلاق المذمومة ـ وقد تحدث فيه عن تشابه
   الناس في الطبائع وذمهم ، ورجوع المتخلق إلى طبعه ، والحسد ، والغيبة
   والسعاية ، وسوء الخلق ، وسوء الجوار ، والسباب والشر والحمق وطبائع
   الإنسان .
- الخامس: كتاب العلم والبيان ـ وقد تكلم فيه عن العملم والكتب والحفظ والقرآن والحديث ، والأهواء والكلام في الدين والسرد على الملحدين والاعراب واللحن والبيان والاستدلال بالعين والاشارة والشعر وحست التثبيه فيه ، والأبيات التي لا مثيل لها ثم سرد عدة خطب للخلفاء الراشدين ، ومشاهير الإسلام .
- المسادس: كتاب الزهد ـ وقد تكلم فيه عها أوحى الله جل وعز إلى أنبيائه
  عليهم السلام، والدعاء والمناجاة، والبكاء والتهجــ والموت والـكبر
  والمشيب والدنيا، ومقامات الزهاد عند الخلفاء والملوك وبعض المواعظ
  من كلام الزهاد.
- المسابع: كتاب الاخوان ـ وفيه تحدث المؤلف عـن الحـث على اتخـاذ الاخوان واختيارهم ، والحبة والانصاف في المودة ، ومداراة الناس وحسن الخلق والجوار ، والتلاقي والزيارة والمعاتبة ، والتعازي والتهافي والقرابات والولد ، والاعتذار ، وعتب الاخوان ، والتباغض والعداوة ، وشمـاتة الاعداء .
- المثامن: كتاب الحوائج ـ وفيه تحدث عن استنجاح الحوائج، ومن يعتمد
   في الحاجة ويستسعى فيها، والاجابة إلى الحاجة والرد عنها، الداء،

وتنجزها، وحال المسؤول عند السؤال، والـترغيب في قضـاء الحـاجة، واصطناع المعروف، والقناعة والاستضعاف والحرص والالحاح.

- التاسع: كتاب الطعام ـ الذي تحدث فيه عن صنوف الأطعمة . وأخبار من أخبار العرب في مأكلهم ومشاربهم ، وآداب الأكل ، والجسوع والصوم ، والضيافة ، واخبار البخلاء والقدور والجفان ، وسياسة الأبدان بما يصلحها من الطعام وغيره ، والحمية وشرب الدواء ، والمياه والأشربة ، واللحوم وما شاكلها ، ومضار الأطعمة ومنافعها ، وعن أنواع كثيرة من منافع النبات والبقول والحبوب والفواكه .
- العاشر: كتاب النساء الذي تحدث فيه عن أخلاق الناء وما يختار منهن
   وما يكره، والاكفاء من الرجال، والحسن والقبح، والطول والقصر،
   والمهور وسياسة الناء ومعاشرتهن.

#### ٥ \_ أسلوب ابن قتبية

عرض ابن قنيبة مختاراته في اللغة والأدب والتماريخ والفقه في عيمون الأخبار بطريقة الرواية أو الاسناد على نحط كتب الحديث والكتاب \_ في مجموعه \_ من اختيار مؤلفه ، ومما التقطه من العلماء والأدباء ، تبعني أننا لا نجد فيه شخصية مؤلفه ولا أسلوبه الخاص . أما المقدمة فهي من إنشائه وهمي التي تقدم لنا خصائص أسلوبه .

في أبواب الكتاب نجد النقل والرواية واضحين فمن الكتاب النائث وهو السؤدد. يقول عن السبد وهو يتحدث عن السيادة قال عمر بن الخطاب عن السيد: إنه الجواد حين يسأل، الحليم حين يستجهل، البار بمن يعاشر، وقال عدي بن حائم: السيد الذلبل في نفسه الأحمق في ماله، المطرح لحقده، المعنى بأمر عامته.

وسئل خالد بن صفوان عن الأحنف بن قيس بم ساد؟ فقال: ببذل القرى، وترك المرا، ونصرة المولى .

وقال علي بن عبد الله بن عباس : سادة الناس في الـدنبا الأسـخياء ، وفي الإخرة الأتفباء .

وقيل لعرابة الأوسي: بم سدت قومك؟ فقال بأربع: انخدع لهم عن مالي، وأذل لهم في عرضي، ولا أحقر صغيرهم، ولا أحسد رفيعهم. وقال المقتع الكندي وهو محمد بن عميرة:

ولا أحمل الحقد القديم عليهم

وليس رئيس القوم من يحمل الحقدا وليسوا إلى نصري سراعا وان هـم

دعوني إلى نصر أتيتهم شـدا إذا أكلوا لحمـى وفـرت لحـومهم

وان هدموا مجدي بنيت لهم مجدا

وقال آخر :

هينون لينون أيسار ذوو يسر

سواس مكرمة أبناء أيسار لا ينطقون على الفحشاء إن نطقوا

ولا عارون إن ماروا باكثار من تلق منهم تقل لاقيت سيدهم مثل النجوم التي يسري بها الساري

وفي الحديث المرفوع: « من بذل معروفه ، وكف أذاه فذلك السيد » . وتحت باب المروءة يقول في الحديث المرفوع: قام رجل من مجاشع إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله ألست أفضل قومي ؟ فقال: « إن كان لك عقبل فلك فضل ، وإن كان لك خلق فلك مروءة ، وإن كان لك مال فلك حسب ، وإن كان لك تق فلك دين ، وفيه أيضاً « أن الله يحسب معالى الأمور ، ويكره سفسافها » .

قال الحسن: لا دين إلا بمروءة، وقيل لابن هبيرة ما المروءة؟ قال: اصلاح المال، والرزانة في المجلس، والغداء والعشاء بالفناء.

قال عمر بن الخطاب: «تعلموا العربية فبإنها تزيد في المروءة وتعلموا النسب فرب رحم مجهولة قد وصلت بنسبها».

قال ميمون بن ميمون : أول المروءة طلاقة النوجه ، والثناف التودد والثالث قضاء الخوائج .

وهذا الذي نقلناه عن ابن قتيبة ، والذي اختاره ضمن ما اختار لا يمكن أن يجعلنا نصدر حكماً منه على نثره ، وأسلوبه ومميزات أدبه لسبب واضح وهو أن الكلام ليس له ، لم يتخير جمله ، ولم ينشىء عباراته ، ولكنه نقلها عن غيره في حين أن مقدمات كتبه من إنشائه ، ومنها مقدمته لكتابه عيون الأخبار التي استوعبت ما يزيد على عشر صفحات من الفطع الكبير . وإذا شئنا أن نبرذ سمات وخصائص أسلوب ابن قتيبة من هذه المقدمات وجمدناها تتمسل في الخصائص التالية :

- الأولى: الأناقة في التعبير، واختيار الجمل الرصينة والجنزلة والعبسارات المنرقة والحرص على الجانب الجمالي.
- الثانية: الميل إلى السجع غير المتكلف والذي يأتي عفو الخاطر لا يكد فيه الكاتب ذهنه ومن ذلك قوله عن مادة كتابه السالف المذكر ه وهي لفاح عقول العلماء، ونتاج أفكار الحكماء، وأثحار طول النظر، والمتخير من كلام البلغاء، وفطن الشعراء».

على انه كان بميل للسجع المعتمد على الجمل القصيرة ، والذي لا بكاد يزيد على فاصلتين .

- الثالثة: جنوحه أحياناً للجمل المزدوجة كقوله في المقدمة أيضاً « فـزكاة اللل الصدقة ، وزكاة الشرف التـواضع ، وزكاة الجاه بـذله ، وزكاة العلم نشره » .
- الرابعة: ميله بالايجاز وتأدية المعنى باقل لفظ وفي هــذا يختلف عــن
   الجاحظ الذي كان يميــل إلى الاطنـــاب، والاكثـــار مـــن
   المترادفات.
- الخامسة: حرصه على المعنى والعناية به ، واختبار اللفظ الملائم له ونفوره
   من استخدام الألفاظ الوحشية ، ودعوته للكتاب للابتعاد عن
   التقعير والتقعيب .
- السادسة: نلاحظ في أسلوبه أنه يزينه وبجمله بالاقتباس من القرآن الكريم ، والحديث الشريف ولعل ذلك راجع إلى نزعته الدبنية ، وإلى أنه عندما كان يؤلف كتاباً من كتبه كان يقصد بتأليفه إفادة القراء بما يعرف من حاجتهم لألوان المعرفة .

ويعد فسيظل أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة علماً من أعلام الأدب، وشيخاً من شيوخ الاخبار والرواية وإماماً من أتمة النقد، وسيظل كتابه عيون الاخبار متنزهاً من خير متنزهات القلوب.







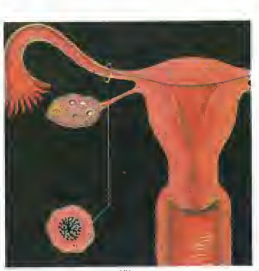
﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ مِن سُلالةٍ مِن طِينٍ ، ثَم جعلناهُ نُطفةً فِي قرارٍ مَكِينُ ، ثُم خلقنا النطفة عَلْقَة فخلقنا المُضنَعَة عظاماً فكسؤنا العظامُ لَـحُها ثُم أنشأناهُ خُلقاً آخر فتباركَ الله أحسن الخَالِقينَ ﴾ «المؤمنون ١٢ ـ ١٤».

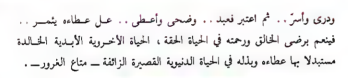




مجلة الفيصل العدد (٤٠) ص ١١







#### ما قيل التكنوين والتاق

● المرأة: العذر من القارئ لتغيير المالوف والمتبع ، وتقديم المرأة على الرجل في هذا العمل ، ذلك أن للمرأة الدور الرئيسي والاكبر والأهم في حمل تبعة هذا الأمر «أمر الخلق» وما على الرجل إلا الدور الشانوي البسيط، دور الصابر المتلهف الناظر لما يجري ، والمتشوق المعرفة إن كان ذكراً هو أم أنفى .

يتأنف الجهاز الأنشوي للمرأة The Female reproductive من:

- المبيضان: Ovaries. وهما غدتان تناسليتان تستقران في جانبي الحوض ، يفرزان بويضة واحدة أو أكثر كل شهر ويبلغ طول كل واحد منها من (٣٠٠) سم .
- قناتا فالوب: Fallopain Tube. هما ساعدا الرحم واستطالتاه من اليمين واليسار، مكونتان من طبقة عضلية وطبقة مخاطية، مهمتها المرئيسية التقاط البويضة المنفلتة من المبيض كل شهر ودفعها بواسطة الأهداب الموجودة على نهاياتها إلى داخل النفير، ثم احتضان البويضة في عمراتها إلى أن تصل طلائع الحيوانات المنوية القادمة من المهبل ثم السرحم، ليلتقي أحد هدف المنويات بالبويضة ويخصبها، ثم عملية رجوع البويضة المخصبة إلى السرحم والانفراز فيه، ليبدأ نمو وتخلق الجنين. طول كل مدن القناتين مدن

في قصة الخلق وتتبع حياة المخلوق منذ كان نطفة في الصلب والترائب ، ثم إلى أن تخلق وصار جنيناً . ثم إلى أن خرج إلى النور والحياة ليصير مولوداً ، دأب العلماء في صبر وأناة ليقدموا للإنسانية إنجازات علمية في حقل تصوير العلميات الحيوية الدقيقة ب والدقيقة جداً بلفضاء الداخلي للإنسان ، كاشقين يعملهم وبمثابرتهم المستكينة هذه أسراراً وخفايا ما كان ليصدقها عقل بشري لا يقتنع إلا بما تكشفه له عيونه فقط من محسوسات وملموسات.

هذا الإبداع الفني المذهل والممتع والمحكم يزيدنا اقتراباً وتعظيها لله \_ خالق كل شيء \_ ذلك أننا ما سنراه ونقراًه في ثنايا هذا التحقيق هو شيء قليل من الذي أقسم به جل جلاله في كتابه الكريم ﴿ فلا أقسمُ بما تسبحرون وما لا تسبحرون ﴾ .

# May 12 4 1 20

الأرض المبتة يقلبها المحراث ويفتح فيها أخداديد طويلة . . تسزرع الحبسة وتتوضع على حافة الأخدود الترابي لتستمد غذاءها بما يجويه التراب من معسادن وأملاح . . ثم يأتيها الري ــ ماء الحياة ــ فننتفخ البـذرة وتتفتــق فلقتيهــا عــن إنتاش جنيني صغير . . به تبدأ رحلة النمو والحياة .

وكذلك تبدأ حياة أي مخلوق على وجه الأرض كها أرادها الله أن تكون . . فلموس واحد ضمن نواميس لا تتبدل ولا تتغير مـذ وجـدت الحياة في هـذه الأكوان وإلى أن يأخذ الله الأرض ومن عليها .

فسبحان الله المبدئ والمعيد . . مُبدع ومُكون ومُنْهِ الأمر . . والـــواصل بأكوانه ومخلوقاته إلى الأجل المسمى الذي لا يحيد . . ولعل مـن شــاهد ولحـظ

عِلة القيصل العدد (٤٠) ص ٩٢





(۱۰ ـ ۱۰) سم تقريباً.

- الرحم Uterus : عضو حيوي وهام في الجهاز الانشوي التناسلي للمرأة، وهو جسم عضلي أجوف يشبه الكمثرى، عمله لا إرادي عموماً، يقع داخل الحوض بين المثانة والمستقم، لا يتجاوز حجمه قبضة اليد، وحين الحمل تمتد عضلاته ويتوسع ويكبر مرتفعاً إلى البطن شيئاً فشيئاً مع نمو الجنين المتوضع فيه، ضيق من إلاسفل، عريض من الأعلى، كقاموع منفتح، يتقلص تقلصاً خفيفاً أثناء الجهاع، وتقلصاً شديداً أثناء المحاض.
- المهبل Vagina: العضو الخاص بالجاع، أنبوب عضلي مبطن بغشاء مخاطي رقيق، سمكه لا يتعدى ال (٤) م، بداخله تقذف المنبويات جميعاً، ومنه تبدأ رحلتها منطلقة إلى الرحم، قابل للامتداد والاتساع، وعن طريقه تخرج محتويات الرحم من الدماء إلى خارج جسم الأنثى أثناء الدورة الشهرية.. طوله يتراوح بين (٧٠٥)سم.
- الأجربة المبيضية Ovarian Follicher: وتسمى بـ ـ أجربة دوغراف ـ ، تتوضع في المبيض ، وتمتلك الطفلة المولودة حديثاً في مبايضها من (٥٠ ـ ٨٠) ألف جراب ، ينخفض عدد هذه الأجربة في سن العاشرة إلى (٢٠) ألفاً ، وفي سن البلوغ ينخفض عددها إلى (١٥) ألفاً .

ينضج منها في حياة كاملة تقضيها الأنثى في هذه الدنيا من (٣٠٠\_٤٠٠) جراب نقط، بمعدل بيضة واحدة في كل شهر لمدة أربعين سنة بعد البلوغ .. ذلك لأن إنتاج البويضات يتوقف غالباً مع انقطاع الطمث الذي هو غالباً ما يتم بين سن ال (٤٥ ـ ٥٠).

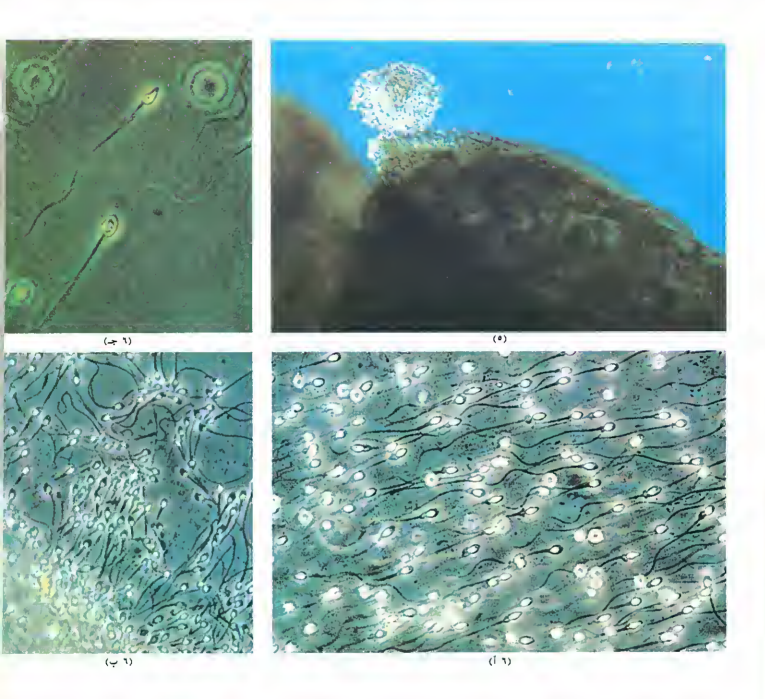
ويُرى الجراب الناضج قريباً من حافة المبيض بارزاً عليـه كحبـة الـكوز في

أيام التبويض من كل شهر قمري، والجراب عبارة عن حويصل كيسي وبضمنه سائل ينفجر بعد انبثاق البويضة منه . . ليتشكل من بقاياه الجسم الأصفر . . وقطر الجراب الآخذ بالنمو يتراوح بين (٣-١٠) م .

● الجسم الأصفر: Yellow body: هـ و الجراب الـ ذي انشـ ق وقذف بالبويضة، ثم انكش ونما نموأ خاصاً، وتكونت خلاياه مـن خلايا الجراب التي تضخمت بعد تمزقه، قطره يتراوح بـين (١٧ ـ ٢٠) م، ويصـل إلى نموه الكامل بعد انشقاق الجراب بعشرة أبـام فيصـير غـدة صياء داخليـة الافراز، في مركزه سائل فصلي أو دم متخثر، ولم يثبت وجـود أعصـاب أو عروف بلغمية فيه .

وللجسم الأصفر مهات حيوية كثيرة ، فهو يفرز بعض المرمونات التي تعد الغشاء الرحمي لانقراز وتعشيش البويضة قيه ، كا تؤثر في الأجربة البيضية التي لم تتكون بعد حتى لا تتكون وتطلق بوبضاتها بعشوائية غير معرونة في عالم الجسم الداخلي المنظم ، كما يوثر في تبدلات الحمل الختلفة ، ويوجه تبدلات الأعضاء التناسلية التي تقع في بدء الحمل ولا سيا عدد الثدي . وهو عضو مؤقت ، يضمر ويزول بعد (١٥) يوما من تكونه إذا لم يتم الالقاح ، ليتلوه تكون جسم أصفر جليد مع انفجار الجريب التالي . أما إذا لقحت البويضة فيستمر نموه ويدعى حينئذ بالجسم الأصفر الحملي ، الذي يباشر مهامه الحملية المتعددة ، يكون أبيض اللون باهت مع ابتداء الحمل ، ثم يكتمل نموه مع الحمل ويعود لونه أصفر برتقالياً . . طوله يتراوح بين (٢٠٥٠) سم .

●الدورة الشهرية: Menstrval cycle: بعد أن تستكمل البويضة



نموها الكامل داخل جرابها الخاص بها، ثم وبتأثير هرمون خاص بها أيضاً، ينفجر الجراب الذي يكون قد وصل لحافة المبيض مطلعاً البويضة الناضجة. . فتتلقفها الأهداب المتعددة والكثيرة لإحدى قناتي فالوب دافعة بها ومسهلة لها المرور إلى داخل القناة، حيث نستمر في سيرها البطيء الوئيد إلى الرحم الذي أعد غذاؤها به إعداداً مسبقاً بواسطة الأوعية الدموية الحملة بالغذاء اللازم لبويضة مخضبة والموجودة في جدره . والخلايا المتناثرة من تفجر الجريب تتحول إلى ما يسمى بالجسم الأصفر كها سبق ونوهنا .

والرحم المضيف يهيئ نفسه كعادة كل شهر قمري لتغذية بويضة نخصبة ستصير جنيناً فيا بعد فلا علم له بالغيب إن كان هناك حمل أم لا \_ فلها يتبين له أن البويضة لم تلقح \_ فالأننى ما زالت عدراء ثيب \_ يكنس التجهيزات الغذائية المعدة ويكتسحها بدماء الحيض إلى خارج الجسم عن طريق المهبل . وهذه هي العادة الشهرية التي تشغل بال كل أننى في هذه الدنيا .

وفي حال كون الأنثى متزوجة ، وجرى تلقيح البويضة وتخصيبها من قبل أحد المنويات في إحدى قناتي فالوب . . فعندها لا كنس للغذاء المعد . . ولا عادة شهرية . . ولا طمئ . . ذلك أن جنين المستقبل بحاجة لهذا الغذاء لينمو ويكبر وينزل إلى ابتلاء الدنيا باكيا ولادته وقدومه .

قر كل أنثى في مجمل حياتها بدورة شهرية كدورة القمر حول الأرض، مدتها (٢٨) يوماً قد تزيد أو تنقص قليلاً، وولارتباط دورة المقمر بدورة المرأة معان كثيرة لمن أراد أن يتوسع بفهمه وإدراكه مجريات هذا الكون الواسع الشامل البديع.. الكل المتكامل .. ذلك أن لكل وجرد أرضي في هذا الكون الكبير مقابل وارتباط سماوي .. شمساً كان أم قرأ أم نجراً أم مجرة أم غير ذلك .. وذلك لان مجريات أي حدث سماوي سيقابله حماً ونظاً وترتيباً مجريات حدث أرضي مقابل .. ولكل حديث أراض وقت ..

وبين اليوم الحادي عشر والرابع عشر من هذه الدورة الشهرية ، يطلق أحد المبيضين بويضة واحدة أو ربما أكثر ، لتتلقفها أهداب قناة فالوب كها سبق



وأوضحنا، ثم تكمل طريقها إلى الرحم.

وهذه المعلومة لإفادة كل من اكتنى بنسله ولا يريد إنجاباً ، أو لا يرغب في تعاطي حبوب منع الحمل هو أو زوجته \_ خصوصاً بعد إنساج العلم أخيراً لحبوب يتعاطاها الرجل \_ وما على الزوجة إلا أن تحدد وبالضبط وبشكل قاطع موعد بداية الدورة أو نهايتها \_ وإن كانت نهايتها أضمن \_ ثم تحسب يسوم النبويض الواقع بين اليوم الحادي عشر والرابع عشر ، وما عليها بعد كل هذا إلا أن تمتنع عن اللقاء الكامل مع الزوج خلال هذه الأيام فقط، ولا مانع وللحيطة أكثر أن تستبقهم بيوم وتؤخرهم ليوم ، إذ إنه لا حمل قبل هذه الأيام ولا بعدها لعدم وجود بويضة في إحدى قناتي فالوب . . سنة محكمة من لدن خمر علم .

علم بأن انطلاق البويضة من المبيض يصاحبه عادة تغيرات فسيولوجية عديدة تنتاب المرأة ، ولو انتبت المرأة لأحوالها فليلاً لاستطاعت تحديد اليوم الذي يجري فيه التبويض ، ولكن دائماً بختلط الأمر على النووجة فتحسب هذا التغير الفسيولوجي تبدلا نفسياً لمشكلة حياتية اعترضت طريقها . . وما أكثر

مشاكل هذا العصر،

• الرجل: بوصول الشاب إلى سن البلوغ ، تبدأ الأنابيب المنوية الملتفة على بعضها البعض ضمن الخصيتين في تصنيع الحيوانات المنوية وبشكل دائم ومستمر. (شكل ٣).

ويتولى المغني المصنع من إفرازات الحويصلات المنبوية والبروستاتا وغدد كوبر، نقل هذه المشيجات الدكرية أثناء الجياع إلى مهبل المرأة، والمعدل الوسطي لإفراز الرجل البالغ هو (١٢٠) مليون حيوان منبوي في كل ملم واحد من المني، والمعدل الوسطي لإفراز الرجل في الدفقة الواحدة هو (٤٠٠) الف مليون حيوان منوي.

# SEX RELIES AMEND SON THE RES

حياة كل مخلوق على وجه الأرض تبدأ بخلية واحدة ، همي البويضة الخصبة ، وعندما يكتمل نمو الجسم البشري يبلغ مجموع خملاياه (٦٠) ألف

عِنْهُ الْمُبِصِلُ العدد (٤٠) ص ٩٥

مليون خلية ، وإن كانت الإحصاءات الطبية الحديثة قــد قــدرت عــدد هــــذه الخلايا بــ ١٠٠ (تريليون) خلية ، أي ١٠٠ مليون مليون خلية .

تتنوع هذه الخلايا شكلاً وعملاً ووظيفة ، كها تختلف طريقة تكاثرها ونموها وأسلوب حياتها ، وجميع هذه الخلايا الجسمية Autosome Cell ها عدا الخلايا العصبية التي لا تنقسم ولا تتكاثر بالإنقسام غير المباشر . . أي أن كل خلية تتكون من خلية سابقة لها به خلية أم به وتحوي نفس عدد الكروموسومات ، وهي (٤٦) كروموسوم للإنسان ، وهو العدد المذي كان موجوداً في الخلية الأم ، وهذا الانقسام غير المباشر هو الذي يهيئ النمو للكائن الحي إنساناً كان أم حيواناً أم نباتاً ،

وحدها الخلايا الجنسية Sex Cells البويضة في الأنثى والحيوان المنبوي في الذكر، والمفرزان من المبيضين والخصيتين لها طريقة خاصة بها للانقسام والتكاثر.. هي طريقة الانقسام الاختزائي المباشر Meiosis، وفيه تنشطر الخلية إلى خليتين بكل واحدة منها نصف عدد الكروموسومات، أي (٣٣) كروموسوم فقط، وهو نصف عدد كروموسومات الخلية الأم. ويتخصيب الحيوان المنوي الحاوي على (٣٣) كروموسوم هي مجموع الصفات الرراثية من الأب، للبويضة الحاوية أيضاً على (٣٣) كروموسوم هي مجموع الصفات الوراثية من الأب، للبويضة الحاوية أيضاً على (٣٣) كروموسوم هي محموع الصفات الوراثية من الأب، للبويضة الحاوية أيضاً على (٣٣) كروموسوم هي عموع الصفات الوراثية من الأب والأم، ولتبدأ حياة الجنين من خليسة عادية جسمة واحسدة.

نم صفة موروثة من الأب تسود صفة موروثة من الأم أو العكس فتتنحى صفة وتسود صفة أو تطفر مورثة \_ جين \_ فتبدل كل تلك الصفات ، وهذا ليس بموضوع دراستنا .

بعد أن يلتق الزوج والزوجة في فترة الإخصاب \_ فترة نضوج البويضة \_ بنطلق المني المقلوف في مهبل المرأة والمحنوي على أكثر من (٤٠٠) ألف مليون حيوان منوي، تتراكض وتتسابق في حركة نشطة وسربعة إلى ولوج المهبل تجذبها دوافع مجهولة لا زالت تحير أهل العلم والمعرفة، وتقطع الحيوانات المنوية في تسابقها هذا مسافة (٣) مم في كل دقيقة، سابحة باتجاه معاكس للتيار.

في المرأة . . يكون الجريب قد انتفخ تحت ضغط البويضة الناضجة والمقتربة من حافة المبيض ، فينفجر الجريب وتنطلق البويضة ، لتتلقفها أهداب إحدى قناتي فالوب المنتظرة ، وتدفعها إلى داخل القناة ، ممهدة لها طريق المرور لحين وصول الحيوانات المنوية ، ومع انفجار الجريب تقذف خدلاياه الركامية وبعض السوائل التي كانت تكرنه ، لتشكل فيا بعد الجسم الأصفر ذو المهام الحيوية المتعددة ، وكما سبق وشرحنا .

في هذا الوقت تصل طليعة المتسابفين \_ وهي قلة \_ من آلاف ملايين الحيوانات المنوية المشاركة في السباق إلى قناة فالوب بعد أن مرت من المهبل ثم عنق الرحم ثم تجويف الرحم، وبعد أن فنيت أكثريتها . . فقتلت حموضة المهبل والرحم منها الكثير، وقضت ارتدادات جدر الرحم والأنزيمات المفرزة والخلايا المضادة على البقية الباقية .

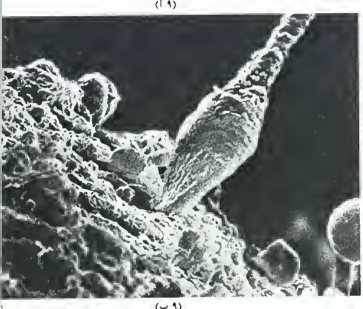
هذه القلة الواصلة من الحيوانات المنوية \_ وتعد بـالآلاف فقـط\_ والـتي اقتريت من البويضة المتهادية المتقدمة ببطه وحذر في قنـاة فـالوب بتــأثير سـطح

مجلة الفيصل العدد (٤٠) ص ٩٦

الشعبرات الدقيقة المتذبذبة وثنايا تجاويف النفير، والتي لم تقطع من رحلتها إلا القليل، إذ إنها تنهادى في مشيتها بدلال منتظرة رفيق المدرب ليكملا مشوار الحياة كأزواج، بينا الحيوانات المنوية الذكور قد خارت قواها وتقطعت أنفاسها من الدرب الطويل الذي قطعته في سبيل الظفر بيد العروس المنتظرة، علماً بأن البويضة حين تستشعر اقتراب الحيوانات المنوية تفرز بعض المواد الكياوية المتخصصة وبتركيز جد ضئيل لتلفت نظر الحيوانات المنوية على مكامها المحدد في القناة.

هذه القلة المنهكة الواصلة من الحيوانات المنوية بعد لأي وجهد ، تساعد بعضها بعضاً كلَّ في إفرازه لإنزيم خاص يسمى (الهيالورو نيداز) المذي يحل خلايا الغشاء المحيط بالبويضة من الخارج . . أي أن الجميع يتعاونون في سبيل سعادة فرد لا زال مجهولا .

وهنا وبذكاء نادر قل حدوثه ، يتبين لواحد منهم فقط أنه همو المقصود وليس غيره . . ذلك أن البويضة تمتد باستطالة مخروطية معينة وفي مكان واحد من محيط داثرتها ، فيلحظها الحيوان المنوي المعبن ويتقدم في اللحظة المناسبة ، وبثبات الواثق يرتكز برأسه على غشاء البويضة في مكان الاستطالة المحدد ، ويفرز بعض مواد الشفرة الكياوية المعدة في رأسه ، والمكونة من أنزيمات





هدامة ، فيحل جدار البويضة ، وتجري سلسلة طويلة ومعقدة من التفاعلات الكيميائية والتحولات البيولوجية المثيرة .

وبعد أن يغور الحيوان المنوي كاملاً \_ برأسه وذنبه \_ في الغشاء الشفاف للبويضة ، ينفصل الذنب وينحل ويتلاشى في سيتويلازم البويضة ، بينا يقترب الرأس من نواة البويضة ، . ثم يتضخم هذا الرأس بمقدار (٥٠٠) مرة تقريباً متحولا إلى نواة ذكرية كاملة كأنه بويضة صغيرة . . ولا تلبث هذه النواة الذكرية أن تندمج مع النواة الأنثوية ليكونا بداية مخلوق بدأت حياته مند هذه اللحظة ، وليس كها كان يعتقد سابقاً من أن حياة المولود تبدأ من لحظة ولاته .

وبعد أن تطمئن البويضة إلى أنها وهو صارا كياناً واحداً ، تسارع إلى إفراز ما تبقى لديها من أنزيمات مطفشة أو فاتلة ، تبعد بها بقية الحيوانات المنوية السي ما زال يحدوها الأمل ، ثم تبدأ ببناء سور من الخلايا ليحميها غمول همذه الحيوانات الآملة . . والتي سرعان ما تنتقل إلى العالم الآخر غمير ماسوف عليها .

جميع هذه العمليات المعقدة من لحظة ولــوج الحيــوان المنــوي غشـــاء البويضة ، إلى مرحلة الاندماج الكامل لا تستغرق أكثر مـن (٥-١٠) ثــوان

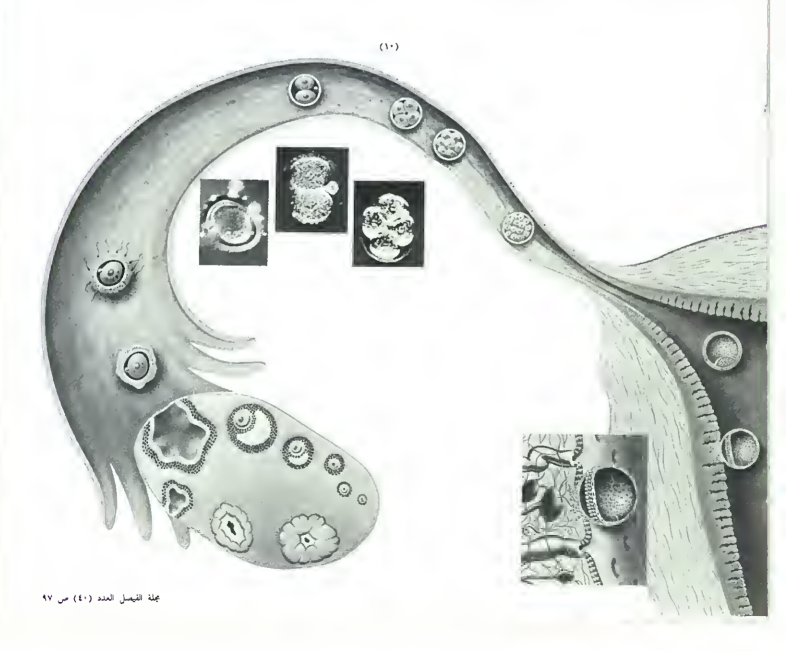
فقط، فالأمر خطير والسرعة مطلوبة.

أما عملية السباق والتراكض حتى يصل الحيوان المنوي من مكان قـذفه في المهبل إلى حين اختراقه البويضة وتلقيحها ، فتستغرق زمناً قـدر بـ (٥٠٦) ساعات فقط.

# وضلة السوط إلى الرجو

ما إن يتم إخصاب البويضة لتصير بويضة خصبة واحدة مكونة من (٢٥) كروموسوم هن حوامل الصفات الورانية من الأب والأم بالتساوي . . وهن في الوقت نفسه ميراث الأجداد والآباء ومن سبقهم . . عودة إلى أول الخلق آدم عليه السلام .

بعد تخصيب البويضة تتحرك وتنكمش وتدخل في مسرحلة تتوالى فيهسا الانقسامات بسرعة كبيرة \_ مع سبر وئيد داخل قناة فالوب بساتجاه السرحم الهدف المنشود للاستقرار بعد عناء \_ أي أن داخل الخلية حياة ونشاط من جراء الانقسامات المتوالية . . وخارجها سكون وثبات وسير بطيء هادف ، ككرتنا الأرضية في نظر رجل فضاء يتطلع إليها من الفضاء الرحب الفسيح .







يكن هناك تخصيب للبويضة فتكنس هذه التجهيزات المعدة وتخرج إلى خارج المهبل في فترة العادة الشهرية التي تعرفها كل أنثى . . هذه الأوعية الدموية المعدة تفتحها أنزيمات مفرزة من جدار المضغة الخارجي بعد تثبيتها بسطانة الرحم ، لينهل منها الجنين ويغتذي طيلة فترة الحمل .

ويظل هذا التبادل بين الأم والجنين قسائماً. الجنسين يسستمد الغسذاء والاكسجين اللازم للحياة من دم الأم، ويطرح الفضلات عن طريق دم الأم أيضاً، إلى أن يخرج الجنين مولوداً وتقطع المشيمة.

وعملية التبادل هذه ــ الأخذ والعطاء ــ تجري دون أن يختلط دم الأم بدم الجنين .

# البداوال الأواياء الخليكل الإعطيال

بعد إخصاب البويضة ، غر عراحل رئيسية ثلاث:

١ ــ مرحملة التكاثر بالانقسام: حيث تصمير الخلية آلاف من الخلايا المتشابه Morula .

٢ \_ مرحملة الحركة وبدء التشكل: حيث تاخذ كل خلية وضعية وموقع التشكل للعضو المناسب بحركات غامضة ومعقدة لا تــزال سرأ مــن الأسرار المستعصبة والتي لا تعد ولا تحصى Blastola.

 ٣ ــ مرحلة التميز والتنوع والاختصاص: حيث تشكل كل مجموعة خلايا أنسجة عضو معين من الجسم. تعبر البويضة الملقحة وهي خلية واحدة المنطقة الأولى من قناة فالوب بسرعة ملحوظة . . ثم تخفف سيرها لتنقسم إلى خليتين متشابهتين بعد (٢٤) ساعة . . ثم تصير أربع خلايا . . فنان بعد (٢٠) ساعة ، ثم ست عشرة عند اقترابها من عنق الرحم ، فإثنتين وثلاثين . . وما إن تعبر فتحة الرحم من الأعلى حتى تكون قد صارت أربع وستون خلية . . مع احتواء كل خلية لعدد كامل من الكروموسومات .

وتستمر كل خلية من هذه الخلايا في الانقسام حتى تصير كتلة مكونة من مئات وألوف الخلايا تشبه ثمرة التوت وتسمى بالمضغة التوتية Morula .

تتحرك كتلة الخلايا هذه نحو فتحة الرحم ببطء، وتصل لمكان انفرازها في الرحم بعد أسبوع كامل أو عشرة أيام على أكثر تقدير. وتقوم طبقة الخلايا الحارجية الجدارية التي تكون جدار المضغة بإفراز بعض العصارات والأنزيمات لتهيئ مكاناً في بطانة الرحم لانفراز وتعشيش جنين المستقبل.. وحجم البويضة وقت التعشيش لا يتجاوز ال (٠٣٠)م.

ومن هذه البطانة الخاطية ستنشأ المشيمة Placenta التي ستربط الحبل السري Umbilical Cord للجنين بجدار الرحم ، حيث يستمد منها الجنين غذاءه ويطرح فيها فضلاته .

ذلك أن الأوعية الدموية المليثة بالغذاء المعدّ والموجودة في بطانة السرحم، والتي كما بينا سابقاً \_ حين قلنا بأن الأنثى وهي عـ فراء تمسر بـ دورة شـهرية محددة تستعد فيها الأوعية الدموية الرحمية وتفيض بالدم المحمل بـ الغذاء لتغـ فيه البويضة الملقحة القادمة من قناة فالوب \_ هذا إن كان هناك حمل \_ أما إن لم









في اليوم الثاني عشر من تعشيش البويضة الملقحة في الرحم ، تبدأ تحركات غريبة ومثيرة للخلايا المتكاثرة ، حركات وانزلاقات متعددة ومتنوعة من الجوانب ومن الداخل ومن الحارج ، ثم تصطف الحلايا بأتماط وتراكيب مختلفة لتشكيل طبقتين داخلية وخارجية تسميان بعرف أهل الطب والعلم (الأرومتان) أرومة علوية \_ وريقة خارجية ، وأرومة سفلية \_ وريقة داخلية ، ولا يتجاوز طول البلاستولا في هذه المرحلة الثلاثة أعشار الملليمتر (٣٠,٠)م .

وفي بداية الأسيوع الثالث تؤدي الهجرة الخلوبة الواسعة النطاق إلى تشكل الأدمة الثالثة \_ الوريقة الوسطى \_ . وبعد أن يشرع قسم البلاستولا المضغي في التميز وتشكيل الوريقات ، تنمو طبقة الخلايا الخارجية \_ الطبقة المغذية \_ سريعاً ، ويظهر بينها وبين القسم المضغي شسق يتسع ويتحول إلى جوف جانبي يمتلئ بسائل مفرز من الخلايا ويشكل الكيس المحسي Yolk sac الذي ينمو بسرعة أكبر من البرعم المضغي ، فيتضخم ويمتلئ بالسائل .

وما إن تتوضع الوريقة الوسطى بين الوريقة الخارجية والوريقة المداخلية ، حتى يؤدي استمرار الحركات المؤدية إلى التشكل ، والتأثير المتبادل بين مجموعات خلايا الأمكنة المختلفة للوريقات الثلاث ، وسيطرة الجينات ، إلى ظهور البداءات الأولية لاعضاء الجنين . فمن هذه الوريقات الشلاث تبدأ الحركات المؤدية إلى التشكل \_ إنتاء . إنكماش . ، إمتداد . تداخل . . التواء . . انزلاق . . هجرة . انتقال مجموعات خلوية معينة من البلاستولا إلى الداخل \_ ومن هذه الحركات الكثيرة والمنوعة تتكون ملامح البداءات الأولية لاعضاء الجنين . . حيث تستقر الخلايا المهاجرة نوعياً ، وتبدأ علميات فرز متعددة تنضم بموجبها الخلايا بعضها إلى يعض ، وتتجمع في مجموعات متشابهة لتكوين أعضاء معينة من جسم الجنين .

وتتكاثر بعض الخلايا المفرزة للسائل لتكون جدار كيس يُغلف ويُحيط السائل المفرز من هذه الخلايا من جميع جوانيه ، ومشكلاً حوضاً صغيراً يسبح قيه الجنين فترة الحياة الرحمية إلى حين الولادة ، حيث يتنفس الجنين في هذا السائل عن طريق الخياشيم Branchial التي تتحور فيا بعد لتشكل الجهاز التنفسي الكامل الذي يتعامل مع الهواء الخارجي لحظة الولادة . . فيعب منه الاكسجين ويطرح غاز ثاني أكسيد الفحم .

#### التهان الباب قالت الأعقاد

يتوزع تكوين أعضاء الجنين على هـنه الـوريقات الثـلاث كالتالى:

١ ــ الوريقة الخارجية: يتشكل منها وفيها: الجهاز العصبي ــ المخ ،
 المخيخ ، النخاع الشوكي ، الأعصاب ــ القدد اللمفاوية ، أعضاء الحواس ــ العيتين ، الأفنين ، الأنف ، الجلد ، الأشعار .

الوريقة الداخلية: يتشكل منها وفيها: الجهاز الهضمي، الجهاز التنفسي، الكبد، البانكرياس، الجهاز التناسلي، الغدد الصاء، الأظافر.

٣ \_ الوريقة الوسطى: يتشكل منها وفيها: العظام، النخاع، الحبل الظهري، الجهاز العضلي، الغضاريف، القلب، الأوعية الدموية، الجهاز البولي، الكلى . . وعلى هذه الوريقة تتحدد جميسع أنسجة الجسسم وأعضائه.



في الأسبوع الأول من تعشيش البويضة الملقحة في الرحم تبدأ حركة التشكل لمختلف الأعضاء . وخلال الأسبوع الثاني تشكل المشيمة المغدية والطارحة . . ومن الأسبوع الرابع إلى الأسبوع السابع تقريباً يبدأ تميز وصياغة مختلف أعضاء جسم الجنين ، فتبرز العينان والأذنان والجهاز العدوري والجهاز العصبي والقلب الذي يبدأ في التكون في الأسبوع الشالث . ومسن الأسبوع السادس يبدأ تشكل الجهاز المضمي – الذي لا يعمل إلا بعد الولادة بأيام – والفترة حتى نهاية الشهرين تعتبر فترة الترتيبات النهائية لاكتال التصميم للمنوذج المصغر للجنين ، فبانتهاء الأسبوع الشامن تتخلق الأعضاء وتبرز كأعضاء سوية متكاملة متناسقة . . وتبدأ المضغة في الظهور كجنين بشري متميز . . ويبدأ المضبات الخفيفة المتناغمة . والطبيب الختص يستطيع وجهد بسيط سماع هذه الضربات الخفيفة المتناغمة .

وفي الأسبوع السادس عشر . . ومن بدايته يبدو على الجنين السابح أنه قد بدأ يمارس بعض النشاط الداخلي غير المؤثر ، فهو يعبر عن استعجاله الخروج من هذا السجن المائي المظلم الذي حُشر فيه ، برفسات خفيفة \_ ذلك أن الأيدي والأرجل قد اكتمل غوها تقريباً وبدأ التحرك بحرية \_ تشعر بها الأم على شكل زغزغات خفيفة في بطنها .

وفي الأسبوع الثامن عشر يبدو على الجنين أنه قد زاد نشاطه وأخد





يمسك بالأشياء التي حوله والتي قد تؤذيه أو ننفعه دون تقدير أو علم . . وفي الصورة وقم (٣٣) يبدو جنين وهو يمسك وبدون علمه بمصدر حياته ومدده \_ الحبل السري \_ أو أنه بدأ يصرف أوقات قراغه بالتلهي بما حوله \_ وها هو يمس إبهامه \_ كما في الصورة وقم (٢٤) .

وفي الأسبوع الثالث والعشرين تبدو ملامح النباهة على وجه الجنين رغم الجو المعم، فهو يفكر وأحياناً يأخذه التفكير بعيداً ويستغرق.. وها هو يتلمس الأشياء حواليه مستفسراً، ويزدرد لعابه، ويسحب لسانه ممتعضاً، أو يقطب حاجبيه غاضباً.. ولعله أيضاً يحلم .. فعالمه الخاص هذا ما زال سراً من الأسرار الني لم تتكشف كل جوانبه بعد .

والجهاز التنفسي يبدو عليه آثار عصل تجريبي . . وكذلك آلة الفكر الدماغ \_ يمكن لطبيب مختص وبجهاز تخطيط حديث أن يسجل على شريط بياني آثار موجات ضعيفة تنبعث منه . . محددة بعض التفكير البسيط البدائي . . وهو تفكير حتمي الاستفسار عن معنى هذه الأشياء التي يتحسسها .

ولعل هذا ما يفسر حياة المواليد المذين يـــأتون قبـــل اكتمال مـــواعيدهم المحددة .

والجهاز الدوري بعد اكتسابه لشكله النهائي المميز يظل في نماء طــوال فــترة

الحمل . . ولا يبدأ عمله إلا بمجرد الولادة . . وتكتسب شبكية العين حساسية داخلية معينة قبل الولادة ورؤية النور للمسرة الأولى ، وحتى لا تفاجأ بسطوع النور المباشر حين الولادة .

وتعتبر الفترة بين بداية الشهر المثالث ونهاية الشهر التاسع \_ فترة الحمل الطبيعي \_ فترة غو الأعضاء التي تحددت معالمها ومهامها ووظائفها منه نهاية الشهر الثاني م وبهذه الأعضاء \_ سليمة كانت أم مشوهة \_ سيعمل جسم الجنين بعد خروجه إلى النور والحياة .

ومع نمو الأعضاء والأطراف وازدياد أحجامها يضيق حيز السائل الأمنيوسي الذي يسبح فيه الجنين تسبيأ ويقترب الجنين مسن جدر السرحم . . وهده القطرات المتبقية من هذا السائل الدبق تنزلق مع جسم الجنين في الخاض ، فتدهن جوانب الرحم بلزوجة معينة تساعد الجنين على الإنزلاق بسهولة إلى خارج الرحم .

وفبل موعد اقتراب الولادة (يتشقلب) الجنين بحركة بهلوانية بطيئة خفبفة . . فيجعل رأسه لتحت وأطرافه لأعلى . . منتظراً نهابة فـترة السبجن الكاملة التي حكم به عليها وقضاها ( ۲۷۰ ـ ۲۸۰) يوماً بالتمام والكمال .

وها هو (الطَّلق) قد أن . . وانقباضات السرحم تعتصر الجنسين . . وتدفعه عنوة لفتح رحم أمه . . قليلًا قليلًا . . والمولود قمد جساء إلى المدنيا متعضاً صارخاً . . لا يعلم ما تخيئ له الاقدار .





البعض الجداول التوضيحية»

١ - «جدول يبين أوزان البويضة الملقحة والمضغة في مراحل أعمارها البدائية»

|                    |                  | بــمنر) | المقاييس بالم (ملل |                          |
|--------------------|------------------|---------|--------------------|--------------------------|
| كيفية الحصول       | العمسر           | المضغة  | البويضة            | البويضة ـ واسـم العالم   |
| كشط الرحم          | ١١ ــ ١١ يـومأ   | ٠,٠٨٧   | ٠,٩                | بيضة . ميللر             |
| إجه_اض             | ۱۳ ــ ۱۶ يـوماً  | ٠,١٥    | 1,1,90_1,90        | بیضة . تشیر ـ برایس ـ کر |
| فتح جثة بعد انتحار | ۱۹ ــ ۱۹ يـومأ   | ٠,١٦    | ۱,۸ _ ٤,٢          | بــــرز                  |
|                    | ١٥ يـومأ         | ٠,٣٢    |                    | فــــــزز                |
| إجهـــاض           | ۱۷ ــ ۱۸ بـومأ   | ۰ ,۳۷   | ٤,٥.٦              | فون هرف ـ فون سبي        |
| استئصال رحم        | ۱۸ ــ ۱۹ يــوماً | . , , , | £ _ V, 0 _ 1Y      | ديباير                   |
| استئصال رحم        | ۱۸ ــ ۱۹ يــوماً | 1,17    | 0 _ 18             | فراسي                    |
| إجهاض              | ۱۸ ــ ۱۹ پــوماً | ١,٣٠    | ٦ _ ٨,٢ _ ١٠       | انرنسو                   |
| إجهـــاض           | ۱۹ _ ۲۰ يــومأ   | 1,01    | 11 - 1:            | غـل ـ فـون سبي           |

٢ \_ دائماً لا بزيد طول المضغة عن عشر فطر البويضة .

١ \_ المفاييس بالنسبة للبويضة \_ هو قطرها \_ وبالنسبة للمضغة هو الطول .





**(YY)** 

#### ۲ – «جدول يبين زيادة الوزن أثناء التكوين»

| مقدار الزيادة | الشــهــر         |
|---------------|-------------------|
| مليون مرة     | حتى الشــهر الأول |
| ٤٧ مــرة      | حتى الشهر الثباني |
| ۱۱ مسرة       | حتى الشهر الثالث  |
| ۰٫۳ مــرة     | الشهر الأخير      |

#### ٣ - «جدول يبين كميات الدم النازفة أثناء الحيض»

| الكيـة (غ) | اليسوم  |
|------------|---------|
| 1 0        | الأول   |
| o r.       | الثاني  |
| ۰۰ _ ۳۰    | الثالث  |
| 10 _ 0     | الرابـع |
| 10 _ 0     | الخامس  |

#### الاالاصنطالاحات البواردة في اللوضوءة

- الخلية : وحدة التركيب والوظيفة ، تتركب هياكل الإنسان والحيوان والنبات من تجمع
   آلاف الملايين منها ، وتتكون المادة الحية للخلية \_ البروتوبلازم \_ من النواة وهي مركز العمليات
   والتكاثر والانقسام ، ومن الحشوة \_ السبتربلازم \_ وهي تختلف شكلاً ونوعاً ووظيفة .
- المغدد ؛ نوعان . . غدد صياء Ductiess Glands وهي غدد لا قنوات لها ، تضرز أهمم الهرمونات الرئيسية في الجسم ، ونصب إفوازانها في الدم مباشرة . . وغدد جسمية متنوعة تتوزع في بافي أنحاه الجسم .
- الهرمونات: مواد كيمبائية ، تقوم بإفرازها الغدد الصياء فتسري في الدم لتؤدي وظائف حبوبة وهامة ، تتحكم بمنضاها في مجمل العواطف الإنسانية وتبدلاتها ، مجتدي الجسم الإنساني على حوالي ستة وثلاثين هرمونا مختلفاً ، وظيفتها الرئيسية تنظم النفاعلات الأيضبة في مختلف انحاء الجسم ، وهي موجودة في الإنساني والحيوان والنبات ، بل فد يحوي الجسم الإنساني هرموناً نباتياً ويحوي النبات هرموناً إنسانياً .
- الكروموسومات: ونسمى \_ الصبغيات \_ وهي المادة الصبغية في نواة الحلية، تحمل ميراث البشرية من الصفات الووائية النوعية والفردية، يختلف عددها باختلاف النوع فهي في الإنسان (٤٦)، وفي ذبابة الفاكهة (٨) وفي النباتات من (١٢ ـ ٢٤)، وجميعها أعداد زوجية لتقبل عملية القسمة على النين أثناه الانقسام والتكاثر.
- ♦ الجينات: وتسمى \_ المورثات \_ وهي الوحدات الأساسية التي يتركب منها المكروموسوم وتتركز فيها الصفات الورائبة، ننتظم في الكروموسوم كحبات المسبحة، وهي صغيرة جداً لا تـرى إلا بالمجهر الالكترون، وكل جين بحمل صفة نوعبة معينة \_ كلون العيون أو شكل الأنف أو طول الظفر \_ يصل عددها في كل كروموسوم إلى الألاف.، وإن لم يستطح العلم بعد تحديد أعدادها.





(- YO)



- ★ الصورة رقم (١) تمثل: الجهاز التناسلي الأنشوي . . ويبسدو فيسه (١) السرحم .
   (٢) المبيض . (٣) قناة فالوب . (٤) المهبل . (٥) المثانة .
- ★ الصورة رقم (٢) تمثل: مقطع في الجهاز التناسلي الأنثري . . ويبدو فيه أحد المبيضين وقد امتلأ بالأجربة المبيضية . . وبويضة ناضجة قد افتريت من حافة المبيض أمام أهداب قناة فالوب . . ويلاحظ تشكل الجسم الأصفر بعد انبئاق البويضة من الجراب .
- ★ الصورة رقم (٣) تمثل: واحد مــن (٧٠٠ ـ ٨٠٠) أنــوب منــوي تحتــوبها الخصبتان .. تظهر به الالتفافات الكثيرة .. ويبلغ طول الأنابيب أكثر من (١٠٠) متر .
   ★ الصورة رقم (٤) تمثل : إحدى الصور التاريخية الــرائمة .. البــويضة بعــد تلقيحهــا
- ★ الصورة رقم (٤) تمثل: إحدى الصور التاريخية الرائعة .. البويضة بعد تلقيحها نتهادى بين طيات وثنايا قناة فالوب .. وهي في طور الانفسام والتكاثر .. متجهة إلى الرحم للانفراز فيه .
- ★ الصورة رقم (٥) تمثل: ثانبة واحدة \_ أو أقبل \_ في كل شهر قمري . . تنسطلن البويضة خلالها من المبيض . . الكاميرا البارعة في داخل أحشاء المرأة وخارج الرحم ننشظر

 الأنزيجات: مواد كبمبائية منخصصة تغير ولا نتغير، وظيفتها الإسراع بنفاعلات الجسم الكيميائية وتنظيمها، ولكل أنزيم عمل خاص به، وللآن لم بعرف العلم التركيب الصحيح الانزيم واحد، ولا كيفية فبامه بالناثير المنشط، عزل منها في الجسم البشري حنى الآن أكثر من ٦٠٠ أنزيم غنلف.

(۳ ۲۰)

- علم الوواثة: الدراسة العلمبة للوراثة، علم يبحث في الطريقة التي تورث بها الجينات
   الحاملة للصفات، مجوث هذا العلم وكشوفه طغت على كل ما عداها.. حنى أنها استأثرت بجميع
   جوائز نوبل للعلوم نقريباً منذ بدأ ظهور هذا العلم.
- البويضة: أكبر خلابا الجسم البشري في كلا الجنسين، فنظرها ١/٢٠٠ من البوصة،
   ووزنها بعد تخصيها (٥٠، ٢٠٠, ٢٠٠, ٠٠٠) من الأونس، تنضاعف (٥٠) ألف ملبنون منزة تقريباً .. تمثل بالمواد الغذائية.
- ◄ الحيوان المتوي: أصغر خلابا الجسم البشري، حجمه ١/٨٠,٠٠٠ من حجمه
  البويضة، طوله من (٦٠ ـ ٧٠) مبكرون، له رأس (٥) ميسكرون، وعنسق (٥)، وذنسب
   (٥٥)، بقطع في الدقيقة في تحركه مسافة (٢ ـ ٤)م.

الميكرون: ١/١٠٠٠ من المم \_ مللبمتر \_.

الأونس: ٢٨,٣٥ غرام.

(T YP)

البوصة: ٢٥,٤٠ م .





















هذه الثانية . . ألوف الصور حتى كانت هذه الصورة الحدث للحظة انشاق السويضة من المبيض . . منجهة إلى قناة فالوب . . ويرى بفايا خلايا الحريب المتفجر الستى ستشكل الحسم الأصفر

★ الصورة رقم (٦) تمثل : في كل واحد مللي مستر (م) مـن المني يــوجد فيــه (١٢٠) مليون حيوان منوي . . في الصورة (١) الحيوانات النوية في قمة نشاطها تشق طريقها بقموة وبمساعدة أذيالها في لحظة قذفها في المهبل في اليوم السرابع عشر مـــن الــــدورة الشـــهرية . (ب) الحيوانات النوية وقد خفت حركتها . (ج) النويات وهي تتسابق . (د) المكثير منها وقد فني ومات من تأثيرات شتى . . والبقية كأنها في النزع الاخير .

★ الصورة رقم (٧) تمثل : البويضة قبل هنيهات من اللحظة الأولى لهند، حياة مخلوق جديد . . لحظة وصول وافتراب الألاف المتبقية من النوبات المنهكة مـن السويضة . . بعــد أن هلك وفني أكثرها في رحلة طويلة فطعت خلالها مسافة (٢٠)سم في سبت ساعات تقريباً . . من المهبل إلى عنق الرحم ثم الرحم ثم إلى ما قبل نهاية قناة فـالوب بفليــل . . واحد فقط من هذه المنويات التي أحكمت حصارها على البويضة من جميع أطرافها سيلتحم مع البويضة لبشكل بداية تخلق الجنبن . . بلاحظ الفرق الكبير ببن حجم البويضة وحجـم المنوي . . قطر البويضة : ١/٢٠٠ بويضة . . طول الحيوان المنوي مــن (٦٠ ــ ٧٠) ميكرون . . البويضة = ٢٥,٤٠ م . . الميكرون = ١/١٠٠٠ من المم .

★ الصورة رقم (٨) تمثل : منوي واحد من (٤٠٠٠) مليون حبوان منوي يشــق طـريقـه برأسه الممبز وذيله الطويل . . سابحاً إلى حيث هي البويضة مجتازاً المهبـل ثم الــرحـم . . ثم إلى قناة فالوب . . في رحلة تسنغرق سن ساعات كاملة بقطع فبها مـن ( ٢ \_ ٤ ) مم في

★ الصورة رقم (٩) تمثل : الصورة الستى اختارها علماً، الفضاء في الإدارة الأمريكية لبحوث الطيران والفضاء ــ ناسا ــ لتكون بطاقه التحية الكونية . . المرسـلة مـع مـركبتي الفضاه فوياجر ١ و ٢ . . لتشرح لعلماه ومخلوقات الكواكب الأخسري \_ إن وجمدوا \_ اللحظة الأولى في تكوين الخلوقات البشرية في كوكبنا الأرض

ــ الصورة (١) لحظة الفصل الأولى لملامسة الحيوان المنوى الـواحد مـن (٤٠٠٠) ملبون منوي لسطح البويضة معلناً بده نكوين مخلوق بشري جديد .

ــ الصورة (ب) رأس الحيوان المنوي مع عنقه المجعد الثنايا وذيلــه الحــركي . . وقــد بدأ يغور في أعماق البويضة وكأنه داخلًا في كهف عميق .

★ الصورة رقم (١٠) نمثل : صورة كاملة لمراحل تخصيب البويضة . . منـذ تـكوينها في المبيض إلى أن عششت في الرحم . . يلاحظ من البسار المبيض وقد امتلا بالأجربة المبيضية التي في طور النكوين . . ثم الطلاق البويضة الجاهزة ودخولها قناة فـالوب . . ثم اخـتراق أحد المنويات لغشاه البويضة واقترابه من نواتها . . ثم وقد انشطرت الخلية الكاملة وصارت اثنتين منشابتين . . ثم انقسمت الخليتان إلى أربع . . فهان . . فست عشرة . . فشات وألوف الخلايا . . ثم جاه دور الغرازها في غشاء الرحم حيث مستقرها ومستودعها تمهيداً



★ الصورة رقم (11) تمثل: ٢٦ يوماً .. (٣) م .. المضعة بلا ملامح تسكرن .. صورة بورتريه لإنسان في مرحلته الجنيئية الأولى .. مكان شق القم غير محمدد .. الخملود ببداية التشكل .. مكان فتح الأعين ما زال مجهولا .. أيام فقط وتنظهر بدايات مملامح التشكل .

★ الصورة رفم (۱۲) تمثل: ٤ أسابيع .. (٧) م .. الجنين منحن كالقوس .. بدأت تظهر ملامح تكون الاعضاء .. الجسم .. الرأس .. وانتضاغ الصدر يغطي القلب والخياشيم .. ويلاحظ سرير الذراع وسرير الساق .. ولم تظهر معالم الفم أو الاذان بعد .

★ الصورة رقم (۱۳) تمثل: نهاية الأسبوع الخامس . (۱۱–۱۲) م . . الرأس وقد انتصب . . والدين تبدو كدائرة سوداء مظلمة . . والأصابع الخمس ملتصفة في كف صغير نام . . ويظهر بوضوح الحبل السري واسطة غذاء الجنين .

★ الصورة رقم (١٤) تمثل: الوجه جامد القسات . . عريض وضخم . . خال سن أي تعبير عن المشاعر . . والعيون جاحظة ننظر باستقامة . . وعلى كل فهناك وقت ومتسع . . ٣٣ أسبوعاً وببتسم .

★ الصورة رقم (١٥) تمثل: ٥ أسابيع وتصف . (١)سم . . الجسم والرأس والكبس الحي \_ . الخارجي \_ قد بدأت تأخذ حيزها . . ولم يتشكل نخاع العظام بعد . . والحبل السري والمشيمة والقسم الأكبر من الدورة المعوية خارج جسم الجنين .

★ الصورة رقم (١٦) تمثل: ٦ أسابيع . . (١,٥) سم ـ من الأسام ـ الأيدي وقد نبت بها الأصابع رغم قصر الذراعان . . وبينها يظهر بوضوح القلب والكبد بين الحجاب الحاجز . . ونصف الدماغ الواهنان يومضان من خلال جلدة الرأس .

★ الصورة رقم (۱۷) تمثل : ٦ أسابيع . . (١,٥)سم ... من الخلف ... الجنين يسبح بحرية في الكيس الأمنيوسي ... الداخلي ... مع بداية تشكل نموذج العمود الفقري . . ومع التو ستتحدد الفقرات والفضاريف والانسجة الليفية والنخاع الشوكي . . ويظهر في الزاوية اليسرى من الصورة الكيس المحي ... الحارجي ... .

★ الصورة رقم (١٨) تمثل: الأسيوع السايع . . (٢) سم .

★ الصورة رقم (١٩) تمثل: خياية الأسبوع الثامن .. (٤) سم .. نموذج مصغر لمولمود سوي مكتمل .. خياية مرحلة التشكل .. ويده مرحلة نمو الاعضاء والاحشاء واكتال الحلق. .

★ الصورة رقم ( ٢١ ) تمثل: الاسبوع الحادي عشر . . (٦) سم . . اعتباراً من اليوم لن يزود الكيس الحي الجنين بالكريات الحمر \_ اللموية \_ ، وسيقوم بهذه المهمة بدلا منه الكبد والطحال \_ بعد اكتبال نموهما \_ . . وبعدهما سيتولى هذا الامر نخاع العنظام \_ كيا في الإنسان الكبير \_ والجهاز اللمفاوي سيباشر بإنتاج الكريات البيض \_ المحدوية \_ لتباشر عملها المناعي . . والقلب اكتمل نموه وصارت تسمع ضربانه .

★ الصورة رقم (۲۲) تمثل: أربعة أشهر ونصف . . (۲۰) سـم . . فساحكاً مستبشراً
 لا يعلم ما يخبأ له . . والزغب الجلدي بدأ ينظهر بموضوح . . والحواجب أشرت صلاعها
 الضعيفة .

★ الصورة رقم (٣٣) تمثل: سبعة أعوام كاملة الوقت الذي استفرقه أخذ هذه الصورة من داخل رحم أم . . الإبهام داخل الفم للتسلية في هذا الفراغ الموحش . . والسرأس قد تدور . . والشفتان واللسان بدآ يتحركان .

★ الصورة رقم (٢٤) تمثل : (٥,٥ ـ ٦) شهور . . الجنين في حالة تفكير . . لعله بـدأ
 يعى ما حوله .

★ الصورة رقم (٢٥) تمثل: مراحل تشكل وتميز الوجه:

(١) الأسبوع الخامس (٣)م.

(ب) (٥-٦) أسابيع (١,٥)سم.

(ج) (٨\_ ٩) أسابيع (٣)سم . شق الفم بدائي . أجفان العيون بدأت تأخذ ملامح التشكل . الأنف قصير ومشدود . والأذن تظهر بشكلها النهائي . والوجه يشبه وجه إنسان .

★ الصورة رقم (٢٦) تمثل: مراحل تشكل عيون الجنين :

(١) (٤) أسابيع (٤) م . . قدح العين قد بدأ بالظهور . . في المضغة .

(ب) (٥) أسابيع (٧-٨)م.. العين تبدو كدائرة سوداء مظلمة .. تشكل شبكية العبن من جدار القدح.

(ج) (٨) أسابيع (٣)سم . بداية ظهور الأجفان . والصيغ الذي سيظهر لـون المينين قد تبدل من اللون الأبيض إلى لون قاتم . . وقزحية المين تبدو كأثر . . ويحكن أن نرى بؤبؤ العين المغطى بغشاء رقيق .

(د) (٢٠) أسبوعاً (٢١) سم . . العينان مغلقتان . . والأجفان زغب أبيض .

(هـ) المولود وعين واحدة مفتوحة وقد ظهر سوادها . . وعين مغمضة وفم مفتوح .

★ الصورة رقم (٢٧) تمثل : مراحل تشكل الأيدي والأرجل :

(۱) اليد \_ إلى اليمين \_ وقد ظهر تحديد مكان الأصابع الخمس . . وإلى اليسار مقدم القدم اليمي والأصابع لم تتحدد بعد . . وذيل في القدم اليسرى سينكؤ ليصير إصبعاً . . (٦) أسابيع (١٣) م .

(ب) الأصابع بدون خطوط البصيات . . وأسرَّة الأظافر تأسست . . والعضلات بدأت عملها لتحريك الأكف والأفدام . . (١١) أسبوعاً (٥)سم .

(ج) اليدان والقدمان مع الأظافر النامية اكتملت تقريباً . . (٥) أشهر (٢٥) سم .

﴿ الصورة رقم (٢٨) : وخرج المولود إلى الحياة بإذن الله ومشبتته وتوقيقه .



🖈 راقص شعبى من جنوب الهند بملابس الرقص النقليدي 🖈

تقع الهند في جنوب أسيا ، وتعتبر سابع دولة من حييث المساحة ، إذ تبلغ مساحتها (٣, ٢٦٨, ٠٩٠) كم ؛ كما يبلغ عدد سكانها \_ حسب إحصاء ١٩٧١م \_ (٥٥٠) مليون

تعدها جبال (الهيملايا) من الشيال ، وباكستان من الشيال الغربي ، وبحر العسرب من الغرب، وبانغلادش من الشرق، وخليج البنغال والحيط الهندي من الجندوب الشرق

وتعتبر اللغة الإنكليزية ، إلى جانب الهندية ، لغة رسمية وذلك بسسبب تعسدد اللغسات الحليسة واللهجات .

وفي هذا الخضم الزاخر من البشر ، تنتشر عادات وتغاليد غريبة ، تسمير شميئاً فشميئاً إلى السزوال وذلك مع انتشار العمران والتصنيع. ونتناول هنا بعضاً من غرائب العادات في الهند.

# • نظام الطبقات •

قام النظام الاجتاعي في الهند منذ القديم على تقسيم الناس إلى طوائف طيقاً للاعتقاد الهندوسي (أو الهندوكية أو البرهمية) . ويعتقد أن الآريين الذين احتلوا الهند قد أقساموا هسذا النسظام الاجتماعسي

للمحافظة على نقائهم العرقي والديني . وهكذا ينقسم المجتمع الهندوسي الذي يعتقد في البرهمية ، إلى أربع طبقات :

• أولا: طبقة الكهنة ورجال الدين . (Brahmans)

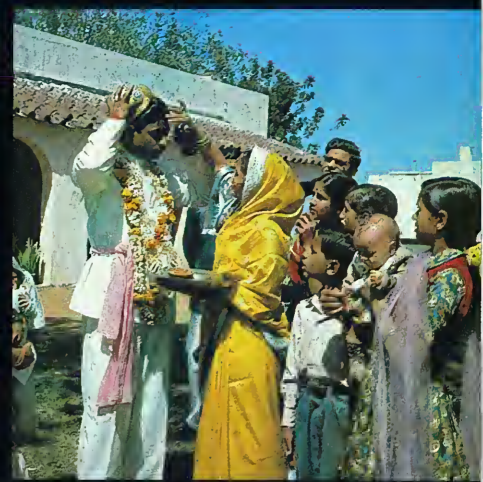
• ثانيا : طبقة الحــاريين

(Kshatriya) ، ومنهم الملوك والأمراء والقادة .

- ثالثاً: طبقة الصناع والتجار والمزارعين (Vaisya).
- رابعاً : طبقة الخدم، وهي في نهاية السلم الاجتاعي وبطلق عليها . (Sudra)

وتوجد طبقة اخـرى لا تــدخل في أي مــن الطبقات الستى عددناها وهي طبقة (المنبوذين) حيث يعتبر أفرادها \_ حسب المعتقدات الهندوسية ــ دنسـين غمير طـاهرين لا يجوز الاقمتراب منهم أوا ملامستهم أو مصافحتهم . ويقوم هؤلاء المنبوذين بكافة الأعمال السدنيا مشل: غسيل الملابس وكيها، وكنس الشوارع ودباغة الجلود والحلاقة .

ولكل طبقة قبواعد وأصبول مبرسومة لهسا لا يجوز لأي فرد الخروج عليها وإلا اعتبر منبوذاً من طبقته وهو أمر من أصعب الأمــور، إذ



★ إحراق جسد المبت \*

يتخلى عنه أفراد أسرته جميعاً ولا يستطيع العيش بعد ذلك إلا مع المنبوذين .

وكنتيجة للهجرات العديدة وظهور مهن وحرف لم تكن معروفة ، ويسبب تـزاوج بعض الطبقات ، ظهرت طبقات جديدة فسرعية يبلغ عددها اليوم ثلاثة آلاف طبقة .

ويعتقد الهندوس أن أفعال المرء تستطيع أن تعدل أصله الطبق. ويتمسكون تمسكاً شديداً بهذا النظام الاجتاعي وخياصة في السريف. وكان لدخول الإسلام أثره البالغ في إلغاء نظام الطبقات عند من اعتنق الدين الحنيف . كما أن دخو أساليب الحياة الحديثة ، خاصة في المدن ، قد بدأت تخفف من أثار هذا التقسيم الاجتاعي.

#### ● العلاقات مع المثبوذين

بعد أن حصلت الهند على استقلالها سنة

١٩٤٧ م، كان من أول قرارات الحكومة الهندية الجديدة إلغاء الأعراف الاجتاعية الخاصة بالمنبوذين عن طريق إعطائهم كافة الحقوق والواجبات الخاصة ببقية المواطنين. وقد قام غاندي بتبني أحد أطفال المنبوذين، وأعلن برنامجاً لإلغاء الطبقات الاجتاعية . وبالرغم من ذلك فإن وضع هؤلاء المنبوذين ما زال كما هـو في القرى والمناطق الريفية .

وغالباً ما تقسم القرى الهنـدية إلى قسـمين أحدهما للهنـدوس الـلين ينتمـون إلى إحــدى الطبقات الأربع، والقسم الآخر لمن هو خـارج تلك الطبات . وكمنال على ما يعانيه هؤلاء من التعصب المقيت ضدهم أنه ليس لهم الحق في الاطلاع على كتب الهنــدوسية أو قــراءتها ، كما لا يستطيعون ارسال أطفالهم إلى المدارس العامة أو أن يسنزحوا الماء مـن بئر القـرية ، لأن ظلهم يدتس ماء البئر!!

كيا أن الوظائف الحكومية ليس فيهما مشل هذا التقسيم الطبق مما يودي إلى سقوط هذه الحواجز الاجتاعية شيئاً فشيئاً . ومع ذلك فـإن انعدام التسامح مع هؤلاء المنبوذين ما زال

## ●تقديس البقر والتنجيم والخرافات●

تمتلئ الحياة الهندوسية بكثير من الخسرافات والطقوس. وتسود فكرة الطاهر والمدنس العالم الهندوسي ، وتترجم إلى سلسلة من المحرمات في الاستهلاك والغذاء (كالامتناع عن تناول اللحوم مئلًا لدى أغلب الهنـدوس) . وهنـــاك عـــام بأكمله لـالأفعال ولـالأشياء ولفـترات الـدنس. وتقدس بعض طوائف الهشدوس السروح مهيأ تكن صورها ، ويضعون غلالة أو قضاعاً على وجوههم حتى تمنع وصول الحشرات الصغيرة إلى أفواههم فيبتلعونها .



 ★ يضع بعض الطوائف قداعاً على الفسم خشية ازهاق أرواح الحشرات الصغيرة إذا دخلت الفم ★

والهندوسية وثنية تقوم على عبادة أصنام عليدة تراها منحوتة من الأحجار الضخمة في معايدهم ، وأهم تلك الأوثمان (براهما وقشنو وشيقا) ، ويعتبر نهر (الغانج) نهراً مقدساً ، فهو على حد زعمهم لا يغسل أقذار الجسد فحسب بل يطهر الروح أيضاً من أدرانها .

وتعتبر مدينة (بينارس) التي تقع على هذا النهر مركزاً روحياً يذهب إليه الهندوس، ويغطسون في مياه هذا النهر ويغتسلون حسب طقوس هندوسية خاصة يتم في آخرها تقديم النذور إلى (آلهة) النهر المزعومة.

ويعتقد الهندوسي أن الجسد غلاف للروح ، وعندما يموت أحدهم لا يقولون «أسلم السروح» بل : «خلع جسده»، فالروح في نظرهم تصود بعد الوفاة إلى الحياة من جديد في جسد آخر قد يكون إنساناً أعلى مرتبة من الميت أو حيواناً!

وذلك يتوقف على طريقة الحياة الستي كان الهندوسي يعيشها قبل وفاته . وعند الوفاة لا بد من طقوس أخرى منها عملية الاعستراف والاحلال من الذنوب التي يقوم بها كاهن ، وتنتهي العملية بإحراق جثة الميت وذر رماده في نهر الغانج .

والبقرة لدى الهندوسي شيء مقدس وحسب تأويلاتهم «من قتل بقرة فإنه يحمترق في جهنم عدداً من السنوات تعادل عدد الوبر الذي يكسو جلدها».

#### ♦ الرقص التعبيري.

ارتبط الرقص في القديم سع كشير مسن الحضارات السوثنية ، وأسبغت عليه تلك الحضارات طابع القداسة ، وفي الهند يعتبر الرقص طقساً من الطقوس يؤدى أمام الأصنام ، ويعتقدون أن فيه رياضة روحية ونفسية شأنه في

ذلك شأن (اليوجا).

وأشهر الرقصات تسمى (پهارات ناتيام) Bharat natyam ، وقد نشأت هذه الرقصة في منطقة (مدراس) ، وكانت تقوم بها راقصات المعابد اللواتي نذرهن أهلهن للمعبد منذ الصغر ، فسيرقصن ـ دون أن يراهن أحد \_ ساعات وساعات حتى تصل كل منهن إلى حالة من التعب والدهول التامن .

وقد خرج هذا الرقص في القرن التاسع عشر من المعابد ليصبح رقصاً يؤدى أمام البلاط والحاشية ، ثم أصبح رقصاً شعبياً تؤديه فرق متخصصة في أيام الأعياد والاحتفالات الوطنية .

ويقضي الراقص سنوات وسنوات يتعلم هذا الرقص ، فهو رقص حركي تعبيري ويم على إيقاعات مختلفة . . . فكل حركة لها مدلولها وكل إشارة لها مفهومها . . فرقصة (ناتيا





شاسترا) فيها ثلاث عشرة حركة للرأس، حركات لحدقة العين ، وسبع حركات للحاجبين، وست حركات لملأنف، وسبع حركات للذقن ، وست حركات للفم ، وتسع حركات للعنسق . . وهنالك حركات أخسرى للأصابع والكف واليدبن كل منها تعبُّر عن شيء محدد ومفهوم ؛ ويقول أحد الغربيين الذين كتبوا عن الرقص الهندي : « إذا أراد الراقص أن ينحدث بالحركة عن الحيوانات فإن أصابع يمديه تنبسط وتنقبض لكى تمثل أسنان حيوان مفترس، أو حركات أذنيه أو للتعبير عـن طـول منقاره . . أما التعبير عن سقوط المطر وأشعة الشمس فيمكن للراقص أن يسوحي بها للجمهور عن طريق حركات مستمرة متذبذبة من يدبه، وهكذا . . . ه .

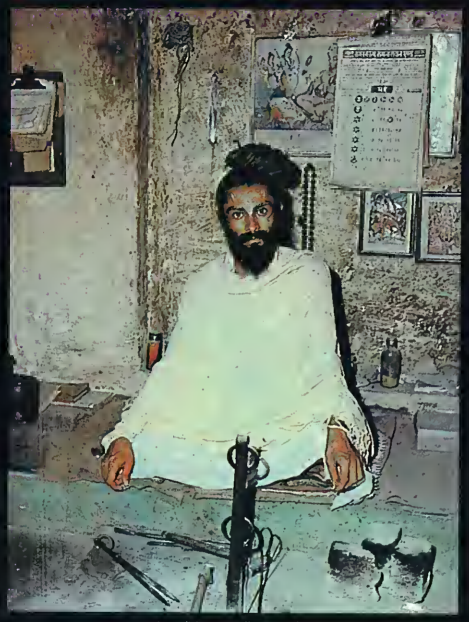
# • إحراق الأرامل •

إن حكاية إحراق أرمل تموفي عنهما زوجهما لدى الهندوس ليست حكاية خرافية بـل إنهـا استمرت حتى مطلع القرن العشرين .

وقد ذكر (نيكولو دي كونتي) الـذي زار البـلاد الآسـيوية في القرن الخـامس عشر الميلادي أن « الهندوسي يتزوج المرأة على شرط أن نزين يوم وفساته ثم تقـوم بــإحراق نفسـها على كومة من جذوع الأشجار المعطرة بـالبخور على كومة من جذوع الأشجار المعطرة بـالبخور وتظهر الزوجة في أبهى حلة وزينة بين الأغاني والزغاريد . وبالقرب من كومة الحيطب الـي يرقد عليها جسد زوجها ياتي الكاهن فيعظها ويزهدها في الحياة الدنيا ، ويحدثها عن الموت ميؤكذاً لها أنها سترى مسرات أكثر وستتمتع مؤكداً لها أنها سترى مسرات أكثر وستتمتع رحلة الموت . . . وتطوف المرأة حول النار عدة مرات ثم بتشجيع الكاهن تلقي نفسها بالقرب من جسد زوجها الذي يحترق " .

وقد منعت هذه العادة عام ١٨٤٩ م، إلا أنها استمرت في الريف وبشكل غير علني حتى السنوات الأولى من هذا القرن . أما اليوم فقد اختفت فعلاً هذه العادة كها بدأت بالزوال كشير من العادات القديمة .

عِلَةَ الفيصل العدد (٤٠) ص ١١٠



\* أحد الدجالين الذي يدعى معرفة المستقبل \*

\* صورة قديمة تمثل إحراق البيت وأرملته \*



# بقلم: هشام سليمان أبو عودة

شاهدت كثيراً من النساء . . لكني لم أشاهد مثل تلك المرأة قط . . إنها امرأة لكنها ليست كالنساء . . . كان ذلك منذ ما يربو على خمسة عشر عاماً . . وقد تكون دهشتكم بمقدار دهشتي حينذاك عندما تعلمون أن هذه المرأة غير مكتملة الأنوئة . . أقصد هنا تميزها ببعض مميزات السرجال . . ألا وهسى اللحية والشعر الغزير الذي ينمو في المناطق المعهودة من وجه الرجل . . وكنت حينذاك لا أدري ما الذي حــل بهذه السيدة المتزوجة وأم الأطفال الأربعة ، الذين ربما كانوا يتساءلون عن سر هذا التشابه الغريب بـين أمهــم وأبيهم . . فكلاهما كان يحمل شارباً ولحية وإن كانت لحية الأب أدكن وأغزر . . .

> هذه الحادئة وضعتني في حيرة من أمري لزمن طويل . . وكنت أشك أن تكون هذه الأم امرأة بالمعنى الكامل للمرأة . . . ولكن تساؤلاتي حـول هـذا الموضوع قد تبخرت أمام تأكيد الجميع لأنونتها . . . . كما أنها لا بد أن تكون أنني . . كيف لا ونتاج أنونتها من حولها أربعة أطفال أصحاء أسوياء . . . لا أعتقد أنني كنت مغالباً في دهشتي . . فلو حدث لكم ذلك . . فهــل ستكون دهشتكم واستغرابكم أقل مما حدث لي . . ؟ إذن دعونا نبدأ الموضوع من أوله:

> هذه الظاهرة .. قد لا تفرق بين امرأة وأخرى .. وقد تحدث لجميع النساء إذا تعرضن لما تعرضت له هذه السيدة من تغييرات بيولوجية في بعض اعضائها الحيوية . . فتنقلب أنوئتهن إلى النقيض . . وتظهر نكتلات الشعر في المناطق المقصورة على الرجال فقط . . ويحضرني هنا ما حدث ل (مدام كلوفوليا)، وهي امرأة ذات سُخصية جذابة، لكنها تختلف عن النساء في لحينها التي بلغ طولها ست بوصات . . . ولدت في و فيرسوا ، بـ القرب مـن جنيف في ٢٥ مارس/ آذار ١٨٣١م . . لكن سرعان ما انحسرت سعادة أبويها بمولدها عندما لاحظا وجود شعر غزير على وجهها وجسدها . . وبعــد أن فحصها طبيب العائلة بعناية . . طمأنهم بأن كل المواليد الجدد يمولدون بمشل هذا الشعر الغزير، لكنه سرعان ما يزول إلا من أماكن تواجده الطبيعية ... وهيهات أن يقتنع الوالدان . . فشعر الطفلة داكن وغزير . . فـذهبا بهـا إلى اساتذة الكلية الطبية في جنيف . . وبعد الفحص والمداولة نصحوهم بالانتظار حتى تبلغ الطفلة سن السابعة وعندها يقررون لها العلاج . . وبلخت الطفلة سبع سنوات . . لكن ماذا بيد الأطباء عمله . . ؟ وكان جواجم : انغيير الحال . . من المحال . . ، وأسقط في أيدي الأبوين . . فتركوا لحية ابنتهم وشانها . . وفي سن الثامنة بلغ طول هذه اللحية بوصتين . . وفي سن الـرابعة عشرة ترعرعت اللحية ليصل طولها إلى خمس بوصات . . وقد يتصور البعض ان اللحية ستكون عائقاً للفتاة في طريق حياتها . . لـكن للنـاس أهـواء وأمزجة ، فقد رزقها الله بمن فتنته لحيتها فتزوجها . . وكان نمسرة هــذا الــزواج



لحينها باللون الأشغر





أن چوئز . . في سن الشباب . . تزوجت





طفلة جميلة طبيعية تخلو من الشعر الذي ولدت به أمها . . لكنها لم تعمر أكثر من ١١ شهراً . . وبعد موت الطفلة بستة أسابيع وضعت (مـدام كلـوفوليا) طفلًا آخر كل جسمه معطى بالشعر اسمته (البرت) .

# في المحكسمة

اشتخلت (مدام كلوفوليا) بعد ذلك كعارضة في السيرك بالولايات المتحدة الأميريكية لعرض لحيتها .. وكان الناس يتفاطرون من كل الولابات لمساهدة والسيدة الملتحية ع ... لكن واحداً من المتفرجين اعتقد أن اللحية الستي يشاهدها لحية مستعارة .. ونفل استنتاجه إلى القضاء .. عقدت الحكمة جلستها في يوليو/ تموز ١٨٥٣ م .. وتمت الاستعانة بثلاثة اطباء عن فحصوا مدام كلوفوليا ليدلوا بشهادتهم ... وجاءت الشهادة في صالح أنونة (مدام كلوفوليا) .. كما نفت عنها تهمة الرجولة شهادة الأطباء الذين المرفوا على ولادتها .. ويهذا تكون هذه السيدة أول امرأة في التاريخ \_ سمعنا بها ... وتعاج إلى الذهاب إلى الحكمة لتثبت جنسها!!

# النساء الملتحيات في التاريخ

ذوات اللحى والشوارب معروفات منذ أقدم العصور .. في القرن الخامس قبل الميلاد وصف أيقراط (أبو الطب) امرأة نمت لحيتها بعد تخطيها لسن الياس .. كما كان الإغريق يخافون من النساء الملتحيات لاعتقادهم بأنهن د وسيطات الألحة ع ..

أما هيرودوت المؤرخ اليوناني القديم فأخبرنا أن كاهنة ألينا كان ينمو لها لحية عندما يكون شعبها في خطر . . !!

وفي العصور الوسطى . . . لم تكن للنساء الملتحيات تلك الرهبة التي كانت لهن أيام الإغريق . . . وربما كانت أشهر (لحية نسائية) في ذلك العهد ، تلك اللحية التي كانت تزين وجه «مرجريت البارمية» (نسبة إلى بارما بهولندا) .

و (مرجريت) هذه امرأة ذات قدرات عضلية كالرجال . . وكانت لحيتها مصدر سعادة لها . . وكان طبيبها يزودها بدهانات من المفترض فيها أن تطبل شعر اللحية وتجعله أكثر لمعاناً وحيوية . . أما في السويد . . فيقص علينا التاريخ قصة المرأة الملتحية التي حاربت في صفوف «تشمارلز الثاني عشر» ملك السويد كرامية قنابل . . .

وفي القرن الماضي وأوائل القرن الحالي ، ظهرت حالات كثيرة لسيدات من ذوات اللحى والشوارب . . ولن نستعجل اللقاء . . فسنقابل منهن الكثير .

#### لماذا تنبت اللحى على وجوه النساء ؟

التركيب البيولوجي لكل النساء واحد . . غير أن هناك فارقاً أساسياً ببن النساء ذوات اللحى ويين بنات جنسهن الأخريات . . والحالة التي نحسن بصددها هنا يطلق عليها السطب الحديث اسم « POLYTRICOSIS او POLYTRICOSIS . . . وهذه الصفة قد تكون ورائية في بعض الأحوال . . لكن السبب الرئيسي لهذه الظاهرة المرضية يعزى إلى اضطراب في العدد المسياء . . . وكها هو معروف فإن وظهفة هدفه الغدد إفراز الهرموثات(۱) . . . ومبيض المرأة يعتبر غدة صهاء ، فبالإضافة إلى كونه

مجلة القيصل العدد (٤٠) من ١١٢

مصنعاً لإنتاج البويضات فإنه يقوم أيضاً بتصنيع الهرمونات الأنشوية مشل الإسترون PROGESTERONE الستي تقدوم بدورها في تجهيز جسد المرأة لكي يؤدي وظيفته الأنشوية في الحياة على أكمل وجه . ولكن تحت ظروف غير طبيعية يسزداد إفسراز الهسرمونات السذكرية بكنافة . وبالتالي يقل إنتاج الهرمونات الأنثوية . وهكذا تفقد المرأة بعض خصائصها الأنثوية ، وتتوقف الطمث .

كيا أن اضطراب الغدة النشامية (٢) Pituitary gland عمكن أن ينتج عنه نفس التأثير السابق.

وهناك سبب آخر بمكن أن تعزى إليه الصفات التي تسكتسبها المرأة «المشعرائية» \_ إن صح هذا التعبير \_ وهو ناتج عن الغدتين المكظرية Adrenal gland ، وكل منها غدتان في غدة واحدة . . فالجزء الداخلي من الغدة يدعى النخاع Medulla والجزء الخارجي يدعى القشرة Cortex . . ولكل جزء منها إفرازه الخاص به . . فالنخاع مسؤول عن إفراز الأدريتالين ولكل جزء منها إفرازه الخاص به . . فالنخاع مسؤول عن إفراز الأدريتالين Adrenaline الذي تنتج عن زيادته زيادة ضربات القلب وزيادة تحفز الوجه والجهد في حالات الطوارئ . . . أما القشرة فإنها تفرز الهرمون الذي بهمنا هنا

★ جوجو.. عثروا علبه في غابات روسيا الوسطى ﴿





\* جوليا باسترانا .. أقبع امرأة في العالم \*



\* كراو .. الفتاة التايلندية \*

وهي هرمونات الأندروجين Androgen وهي الهرمونات المسؤولة عسن صفات الذكورة في كلا الجنسين على حد سواء . . فإذا زاد إفرازه في الأنشى فإنه يضنى عليها صفات الرجولة . . . وقبل أن يـولد أي طفــل تــكون لــه (منطقة متوسطة) بين النخاع والقشرة في الغدة السكظرية . . وفي الجنسين الأنثري الطبيعي تختفي هذه المنطقة ، وربما ازدادت وتسببت في أورام فيهما . . وتكون النتيجة زيادة إنتاج الأندروجين وسالتالي إعطاء المولىودة الأنسثي بعض صفات الذكورة . . ومنها ظهور الشعر في مناطق الوجه واليدين . . الخ .

بعض هذه الأسباب يسبب بروز اللحي للسيدات . . فما بالك لــو اجتمعت كلها . . فعندها تكون الطامة الكبرى . . والأمثلة على ذلك كثيرة ... فتقص علينا الكنب العلمية القديمة قصة « آني جمونز ) الفتاة الأميريكية التي ولدت في ١٤ يوليو/ تموز ١٨٦٥م، بمدينة ماريون بولاية فرجينيا . . وكان وجهها مغطى بشعر طويل وكثيف . . وفي السادسة عشرة من عمرها ، بلغ طول لحينها ذات الملمس الحريري والشعر البني الداكن سـت بوصات مع أنها امرأة في جميع تفاصيلها . . . لقد كانت امرأة حتى النخاع باستثناء الشاربين واللحية . . لكنهما لم يـؤثرا على مجـرى حيــاتها وأنــوثتها ،

فتزوجت كسائر النساء عام ١٨٨٠م، واستمر زواجها خمسة عشر عاماً ... وبعد طلاقها تزوجت بآخر مرة ثانية .

#### ذات اللحية السزرقساء

تسببت تلك اللحي على وجوه النساء بأضرار نفسية بالغة لحاملاتها . . إذ تعرضن للسخرية والمضايقة أو للضرب المبرح في بعض الأحيان ، خاصة عندما كانت ترتاد الواحدة منهن الأماكن المقصورة على النساء والمحظورة على السرجال لأن الناس كانوا يعتقدون أن المرأة منهن مــا هــى إلا رجــل متنــكر في زي النساء ، لذلك كانت كل النساء الملتحيات يجاولن إخفاء لحاهن بأية وسيلة . . لكن من العجيب أن نسمع أن بعضهن كن يفخرن بهذه اللحي . . وليست قصة السيدة الروسية «أولجا ؛ إلا مشالا على ذلك . . . فقد كان طول لحيتها يزيد على ٣٥ سنتيمتراً . . وكانت تصبغ لحيتها باللون الأزرق فأطلقوا عليها لقب اذات اللحية الررقاء انسبة إلى القصة المشهورة ددو اللحية الزرقاء) . . . أما السيدة دجريس جلبرت التي ولدت عام ١٨٨٠ م، في كالكاسكا بولاية متشيجان الأميريكية ، فقد

كانت تصبغ لحيتها باللون الأشقر .

# لحية نسائية في الجيش

ستيللا ماك جريجور . ، امرأة كانت توصف بأنها جذابة . . تزوجت مرتين . . عملت في السيرك لعرض لحيتها البطويلة على جهور النظارة . . لكنها سرعان ما سئمت ذلك . . . ف التحقت بجيش الاحتياط النسائي الأميريكي ، ثم درست التمريض في مستشفى كلية كالامازو ، ومن ثم التحقت بجامعة متشيجان حيث حصلت على درجة الماجستير ثم تحولت إلى التدريس . . . وفي كل وظيفة من هذه الوظائف كانت لحيتها تسبب لها مشاكل كثيرة . . فكانت تضطر لحالاقتها خمس مرات في اليـوم الـواحد . . وكانت عندما تخرج لمسافات طويلة تغطى وجهها بنقباب يحجب لحيتها ... وكثيراً ما سبب لها نقابها المشاكل . . . فقد أوقفوها مرتين في أحد البنوك من قبل الشرطة التي اعتقدت بأن النقاب يخفي وراءه لصاً من لصوص البنوك المسلحين . . وكان يؤكد اعتقادهم هذا ، وجود اللحية فوق ثياب امرأة .

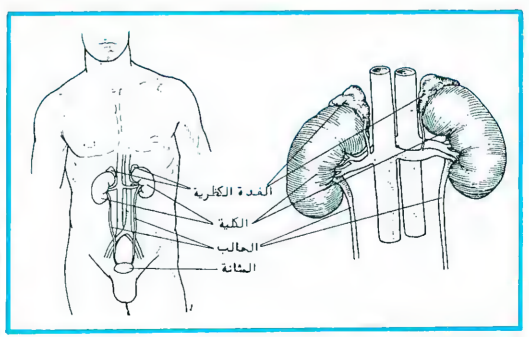
#### الطفيلة «كيراو»

توجد فصائل كاملة من البشر (من النساء والرجال على حد سواء) من ينمو شعرهم بشكل يفوق الإنسان العادي بآلاف المرات، وبحيث لا يقتصر نمو الشعر في أجسامهم على الأماكن الطبيعية المعهودة لنموه . . بـل يتعـداها إلى جميع مساحات الجسم والوجه بلا استثناء . . أو بمعيني آخير . . شعر . . وشعر . . وشعر . . في كل ملليمتر من الجسم من قمة الرأس إلى أخص القدمين . . . فنلا . . طائفة « الإينو » Ainu التي تعيش بجزيرة هوكايدو ومجموعة جزر سخالين في شمالي اليابان (ببلغ تعدادهم ١٥,٠٠٠ نسمة ،

ويتحدثون لغة مختلفة عن اليابانية ) (٢٠) يعتبرون مثالا مناسباً لـذلك . . كما أن سلالة الأبورجيني (سكان أستراليا الأصليين) مثال آخر لـذلك . . فهم في هيئتهم أقرب إلى الإنسان البدائي الذي عاش من ملايين السنين منه إلى الإنسان المعاصر . . والغريب في الأمر أن والصلع ، لم يتبطرق إلى رؤوسهم بعد ، ويبدو أنه لن يصل إليها أبدأ لطبيعتهم والمشعرانية ، . . ثم إن أمراض العصر لم تصل إليهم بعد، رغم وجودهم في بلدين متقدمين كالبابان

وإذا كانت الطوائف البدائية السابقة على هذا الحال . . فماذا عسانا أن نقول لو ظهرت حالات أشد غرابة وقسوة في مجتمعات متحضرة وأكثر رقيباً كالقارة الأوروبية وأميريكا . . . فني ألمانيا ومنذ حوالي مئة عــام تقــريباً ولــدت المدعوة ا بربارا أوسلر ، وكل جسمها مغطى بشعر كثيف أشقر متجعد . . وكانت لها لحية طويلة ... حتى أذنيها نبتت عليها خصلات طمويلة من الشعر ، ، وفي الولايات المتحدة . . عرضوا في السيرك عبائلة بأكملها من بورما والشعر يغطيهم من جميع مناطق الجسد . . . كما زودنا الصحفى ه. كوليتز جارلو العضو ععهد الإثنوغرافيا (٤) بوصف علمى لطفلة تدعى «كراو» في السادسة من عمرها.

يصف كوليتز الطفلة بأن لها شعراً أسود فاحم سميك .. ولهما لبدة من الشعر خلف رأسها وتنحدر على ظهرها ... ويظلل عينيهـا حـاجبان كثيفـان لامعان . . والشعر الأشقر يغطى جسدها من قمة رأسها إلى أخمص قــدميها ــ تجذب شعرها بشكل مرعب وعنيف . . . وتقول التقارير الطبية إنه كانت لها قوة رهيبة وخارقة للعادة في قدميها وشفتيها عنـد الـرفس أو العض . . . وفـد بقيت (كراو) على طبيعتها الشاذة عن السلوك البشري . . وماتت (كراو) في سن التاسعة والأربعين قي ١٦ أبريل/ نيسان ١٩٢٦م .



الغدة الكظرية \*

الله مدام كلوقوليا . . اضطرت للذهاب إلى الصكمة



#### البرجيل الأسيبد

ستيفان ببروفسكي .. ولد في بولندا عام ١٨٩٠م، له وجه كوجه الاسد .. فهو مغطى بالشعر لدرجة أنه لم تكن نظهر من جلد وجهه اي بقعة خالبة .. ولم تكن له لحية أو رموش أو حواجب بالمعنى المتعارف عليه .. لكنه كان مغطى بالشعر السميك الفاسي والذي نما إلى طول كبير ... وكيا لاحظنا في حالة جوجو .. نلاحظ أيضاً في هذه الحالة ندرة الأسنان .. إذ كان لببروفسكي سنان فقط .. واحد في كل فك ... وتسمى هذه الحالة بعد ذلك .

# أقبح امترأة في العالم

ولن يكنمل مقالنا هذا ما لم نات إلى ذكر وجوليا باسترافا ، الهندية المكسيكية . . التي استحقت بجدارة لقب أقبح امرأة في العالم . . ولدت جوليا عام ١٨٣٧م . . ولا بهمنا من قبحها شيء هنا . . لكن المذي يعنينا هي أرتال الشعر الغريب الناذ التي كانت تغطي جسدها . . فعظم وجهها هي أرتال الشعر الغريب الناظر من الشعر الاسود الكثيف اللامع . . ورغم هذا القبح . . فقد سألها رجل أن تتزوجه . . ولم يكن بحاجة لأن يكرر السؤال مرة أخرى . . وثم الزواج . . وحملت جوليا ووضعت طفلها بنجاح . . وكانت جوليا تنظر بشوق لأن تلقي نظرتها الأولى على الطفل المذي وضعته . . وكانت تمني النفس أن يكون طبيعياً كأبيه . . وعندما أحضرت الممرضة الطفل لكي تلقي عليه الأم نظرتها الأولى . . رأت جوليا قرماً اسحر وماتت في الحال من الصدمة . . ومات طفلها من بعدها مباشرة . . وكان عمرها حبذاك من الصدمة . . ومات طفلها من بعدها مباشرة . . وكان

وفي هذه الأيام . . لم نعد نسمع كنبراً عن حدوث مثل هذه الحالات السابقة . . لأننا أصبحنا نعوف كل ما يتعلق بالغدد الصهاء . . وحتى لو حدث ذلك فباستطاعة السيدات أن يتخلصن من هذه الزينة الرجالية بإجراء جراحة لمعالجة الغدد المعطوبة أو بتناول الحرمونات . . أو بإزالة بصيلات الشعر الزائد بالتحليل الحكهربي ELECTROLYSIS . والطرق الاخرى المنعددة . . لكنهن ولسوء حظهن . . ولدن قبل معرفة كل هذه الحقائق العلمية .

#### التحيواشيين

- (١) راجع مجلة الفيصل ــ العدد الثالث ــ السنة الأولى ــ صفحة ١٦٠ .
- (٢) راجع مجلة الشيصل \_ العدد الثالث \_ السنة الأولى \_ صفحة ١٥٩ .
  - . NAVY \_ LAROUSSE ENCYCLOPEDIA (\*)
- (٤) الإنتوغرافيا Ethnography : علم بصف أنواع الجنس البشري والأعراق البشرية .

#### المسراجيع

- 1) Drimmer, Frederick, VERY SPECIAL PEOPLE, NEW YORK: Amjon Publishers, inc.
- 2) Gould, George. M. end Pyle, walter L. ANOMALIES AND CURIOSITIES OF MEDICINE. NEW YORK: Bell Publishing Company.
- 3) Dingwell, Eric John. SOME HUMAN ODDITIES London; Home & Ven Thal, Ltd.



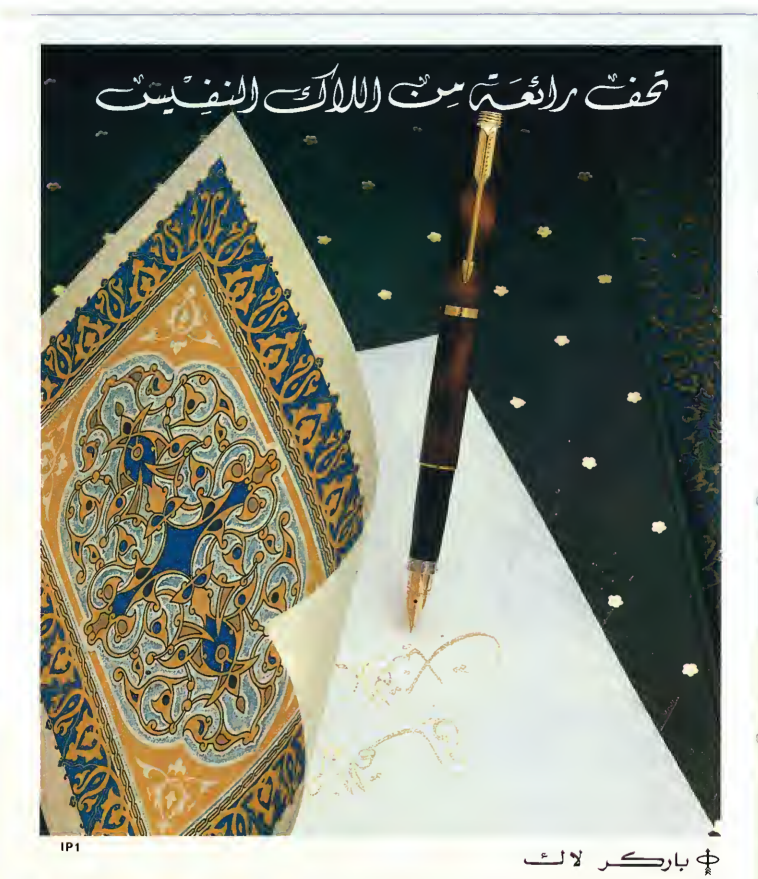
★ عائلة من بروما.. الأب والأم والابن.. بكسو الشعر الـطويــل جميـــع مــــــــــاحات جلـــــــدهــم بلا استثناء ★

#### منان عجالب الخلوقسات

ومن أعجب هذه المخلوقات الطفل الروسي «جوجو» اللذي عنروا عليه مع أبيه في غابة (كوستروما) في روسيا الوسطى .. إذ تتبع آشارهما احد الصيادين إلى الكهف الذي يقطنان فيه ... وكان الأب والابن يتغذيان على الثوت البري والطوائد التي كانا يصطادانها بالهراوات والحجارة .. ونجح الصياد في أسرهما بمساعدة بعض الرجال .. كان الأب متوحشاً جداً ، فقاوم الأسر بكل وحشية ، ولم يستطبعوا بعد ذلك جعله متحضراً حتى مات ... أما الابن فإنه تعلم حتى استطاع بعد ذلك التحدث بثلاث لغات مختلفة ... ونطلع على النقرير الذي كتبه أحد مراسلي جريدة «الهيرالد تريبيون» الأمريكية في عددها الصادر بتاريخ ١٣ أكنوبر/ تشريسن الأول عسام ١٨٨٤ م .. يقول التقرير :

ه إن وجه ه جوجوء مغطى تماماً بشعر أصفر سميك لـ ملمس الحرير الجاف . . ويزداد كثافة وسمكاً على جانبي أنفه . . كما أن لـ خصلتي شعر تتدليان على وجهه ء . . ومما يسنحق الذكر هنا أن ه جوجوء له سنان فقط في فكه العلوى ومثلهما في الفك السفل . . .





تاريخيًا وفي صَميَم التراث الصيني كان اللالث ذروة فنيّة تزيّن التحف الرائعة. واليّوم، مستوحّاة من هذا الفيّ العَهيق تفيّم، أفلام باركر مجمُوعة أفلام ٧٥ و ١٨٠ من اللالث النفيس بعدة اليّوان مميّزة وجذابة. أضف إلى ذلك ما يضفيّه إسع باركرمِن مستوى وثفّة وتفنيّة عاليّة.

**PARKER PARKER** 

العلاء بمترم للوكالات العاميّة مدة من ٢١٢٧ - المبني ٢٢١٩٥/٢٢١٩ - المنوع: إياين من ٢٧٢٤٢ - المنب ٢٧٢٤٢ - المنب ١٢٢٥٠ - المنافقة

# المن السكل الغرى ومشاكلي العرب

# إعداد: سميرظـري<u>منــ</u>

حيث يمتزج الوعى باللاوعى أثناء عملية إ الإبداع التشكيلي ، متجاوزاً الحدود الطبيعية والنفسية ، بين العمالم المداخلي والعمالم الخارجي . . فتخرج تكويناته وموضوعاته ، جزء منها منتمياً للوعى ، والجنزء الآخــر منتميــاً للاوعى حيث التلقائية والاكتشاف . . فالفن عنده إعادة صياغة العالم المرأي بالاكتشاف أثناء ممارسة التشكيل ... وأسلوبه الفئى يتميز بأنه مسريح للمتلق، نتيجة اختزاله وتلخيصه للأشكال، وهو يجمع بين الأسلوب المندسي، والأسلوب العضوي .. فنجد أن خطته البنائية للوحة هندسية ، تذكرنا أحياناً بهندسية موندريان . . فهو غالباً يستخدم المربع أو المستطيل، أو يقسم مساحة اللوحة إلى أقسام هندسية ، ويضع رموزه وأشكاله ومشخصاته وعناصره داخل تلك المساحات الهندسية ، بتلخيص للشكال في مجال البعدين ، يتناسب ويتواءم مع بنائه الهندسي . . . ويعتمد أيضاً في أسلوبه على التباين اللوني للكتلة والفراغ . . وعلى تنوع ملمس السطح . . كما أن الخط عنده يجمع بين الأستاتيكية والديناميكية . . أستاتيكية في هندسة التكوين، وديناميكية في خطوط مشخصاته وأشكاله، وسذلك يحقمق الهارموني الخطى، بالإضافة أيضاً إلى هارمونية الألوان ، وتوازن الكتل .

كل تلك المعطيات والمعادلات الموضوعية والتشكيلية ، تحدث نغماً موسيقياً باللوحة ، وتعطي لأسلوبه شكلًا متميزاً ، وشخصية متفردة .



ومن خلال اللقاء مع الفتان المغربي العربي عمد القاسمي، والذي قدمنا تحليلاً مبسطاً لعمله الفني، نلقي الآن الضوء على الفن التشكيلي في بقعة من الأرض العربية هو المغرب الأقصى» الشقيق، لتتعرف على طبيعة تلك الحركة، وسماتها، والمشاكل التي يمر بها الفنان التشكيلي المغربي . . خصوصاً أن الفن ويمشاكل تواجهه للبحث عن هوية أو شخصية وعاصة بتلك المنطقة ، مستمدة جذورها من خاصة بتلك المنطقة ، مستمدة جذورها من الحضارات العديدة التي قامت بالمنطقة على مر الزمن . . . وفي نفس الوقت يتحقق إطار

الحداثة أو المعاصرة، والتي يلجأ بعض الفنانين التشكيليين بالمنطقة إلى المدارس والمذاهب والاتجاهات الفنية الغربية الحديثة لتحقيقها.

# التشكيل المغربي .. تأثرا وتأثيرا

● بدأ الحوار بسؤال الفنان عدة أسئلة تحدد إطار موضوع الحديث، والذي نريد أن نعلم من خلاله الكثير عسن الحسركة التشكيلية بالمغرب وتاريخها .. وعلاقاتها بالفنون الغربية، ومدى التأثر بها .. وكذلك



المفهوم المعاصر للوحة من مفهوم الغرب .

ونحن نعـرف أن كل الفنــون عنــدنا هـــي داخلة أو مندمجة ، ضمن المحبط الذي بعبش فبه الإنسان، ونعرف أن كل السرخارف الإسلامية العربية في المغرب، مى نون وزخارف مندمجة في المحيط، بمعيني أن يرى الإنسان المحيط في شموليته . . اللـوحة الــتي أخذها الفنان عن الغرب لم تكن في تقاليدنا ، إذن الأسئلة المطروحة هي : ماذا نفعل باللوحة لكى تعبر عن مشاكلنا الجالية والثقافية ؟ . . كيف مكن أن لا ندخل في الدوامة الأوروبية أو حالة الاستهلاك التي وقع فيها العالم الغربي ؟ .. شم كيف عكن للفنان أن يوفق بين التراث والأشياء المعاصرة التي احتك بها، وبين انتاءاته لعالم له خصوصيات، وبين الثقافات الأخرى الواردة ؟ . . كل هذه الأشياء مطروحة وتفرض نفسها على الفنان المغربي، وعلى الفنان في العالم الشالث بصفة عامة . . يظل الشيء الذي جعل الفنان المغرب يتفجر إلى حد ما في إبداعاته هـ و أولا معايشته للأشكال . . فلا زالت توجد صناعة تقليدية في المغرب كالنقش على الخشب والجص والمعادن الختلفة ... وخلافه، بالإضافة إلى تنوع طبيعة البلد، كل ذلك جعل

عن مدى استفادة الفنائين المغاربة من التراث وفنون الخضارة الإسلامية . . وتأثر الفنان التشكيلي بالواقع الذي عياه بالمغرب ؟

● أجاب الفاسمي بأن عمر الفن في المغرب لا ينجاوز ثالاثين عاماً على وجه التقريب، لكنه تفجر بطريقة جادة، بعد استقلال المغرب، أي ما بعد عام ١٩٥٦م، وذلك بعد أن رحلت بعثات دراسية للخارج، وحدث اتصال مباشر بالفنون المعالية .. شم كها هو الحال في البلاد العربية، استمد الفنانون المغاربة



ذهنية الفنان في المغرب متحركة ، إضافة إلى كل المفاهيم الموجبودة في الساحة الثقافية منها مشاكل فنية \_ أيديولوجية \_ فكرية . . كل هذه الأشياء تجعل الفنان المغربي يتحرك كي يعبر عن وجوده كفرد منتم إلى هذه التحركات .

# الحركة التشكيلية ... قبل الاستقلال

- ●● وعن الحركة التشكيلية في المغرب قبل الاستقلال وبعده قال:
- قبل الاستقلال كان هناك مجموعة من الفنانين الأجانب يرسمون كل ما هو غريب بالنسبة لهم (كالأسواق \_ الصحراء \_ النخيل ..) وذلك بمفهوم أكاديمي متخلف لارضاء رغبات البعض .

وبعد الاستقلال حاول الفنانون هدم هذا المفهوم عند المتلقي عن طريق الكتابة، والمناقشات والمحاضرات . . . وأيضاً عن طريق تنظيم مجموعة معارض ببعض الكليات، وفتح مناقشات مع الطلبة حول الإبداع والفن التشكيلي بصفة عامة .

● ماذا كانت نتائج الحركة التشكيلية التي بدأت في المغرب بعد الاستقلال ؟ وما تأثيرها على المتلقي المغربي ؟

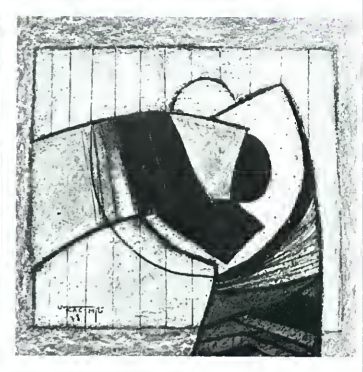
● ظهرت نتائج هذه الحركة في تظاهرات متنوعة في المغرب . فكانت هناك معارض جماعية في الساحات العامة ، حيث يكون الحوار والنقاش المباشر مع الجمهور . . بالإضافة إلى بعض الأبحاث والدراسات والمناقشات حول مشكل التراث وكيفية التعامل معه ، والاستفادة منه . . وقد كانت الميول للانفتاح أكثر عما كانت للتقوقع ، لأن ذهن الإنسان متحرك بطبيعته ، وإذا كان جامداً فلن يكون الإبداع

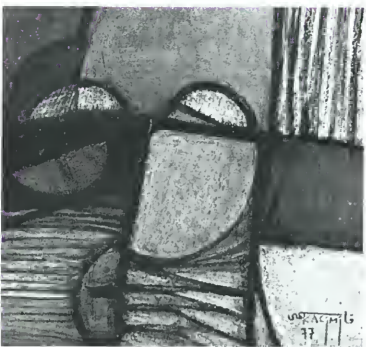
إلا جامداً . وكذلك احداث بعض النشرات والجبلات في الفنون التشكيلية ، كان له أثره على الجمهور في فهم بعض المفاهم الفنية ، وأيضاً كان هناك حوار مباشر مع الجمهور ، حينا تطوعت مجموعة من الفنانين لرسم جداريات في شوارع المدينة ، نظراً لأن المشكلة هي في كيفية فتح الحوار مع المتلقي ، وبذلك نزل الفنان كل التشكيلي من برجه إلى الجمهور ، وكانت كل هذه بمثابة حوارات مع المتلقي .

# الفنان محمد القاسمي في سطور

- من صواليد صدينة مكناس بالمغرب الاقصى عام ١٩٤٢م.
- عمل بوزارة الشبيبة والرياضة
   في حقل التدريب للتعريف بالفنون
   التشكيلية المنظمة .
- كما عمل مدرباً لمعمل الصباغة العضوية .
- شارك في عــدة معــارض
   جماعية وفردية في بـلاده، والبــلاد
   العربية، والأوروبية .
- مثل المغرب في أسابيع ثقافية ، كان آخرها الأسبوع الثقافي المغربي في المملكة العربية السعودية .
- ♦ كتب في عمدة مجملات فنية
   مركزاً على التعريف بمالمصطلحات
   الفنية .
- من فشائي المغرب الشقيق البارزين . . تتميز أعياله ببساطة التكوين ، والتعبير الفني الصادق . .
   كيا أن الموضوع عنده مختزن في ذاكرته ليعبر عنه بمفردات تشكيلية .







#### الجمعيات النفنية

- ما أثر الجمعيات الفنية في
   الحركة التشكيلية بالمغرب حالياً ؟
- الجمعبات الفنية موجودة بالمغرب، وتقيم معارض جماعية للفنانين، لكنها ليست مدعمة بشكل جيد من قبل المسؤولين بالمغرب، لهذا وُجدت الرغبة في تغيير بعض المفاهم السائدة، وهذا الإيمان دفع بجموعة من الفنائين لايجاد مناخ فني متفدم نسياً.

# الفنون التشكيلية في الوطن العربي

● تمر الفنون التشكيلية في الوطن العربي بمشاكل ، كمشكلة التراث والاستفادة منه ومن الحضارات التي كانت موجودة بالوطن العربي ،

وفي نفس الوقت تحقيق المعاصرة في تلك الفنون .. والبحث عن شخصيتها وسماتها المستقلة عن الفنون الغربية ؟ ... كما عر الفنان التشكيلي العربي نفسه بجموعة من المشاكل .. كيف ترى الفنون

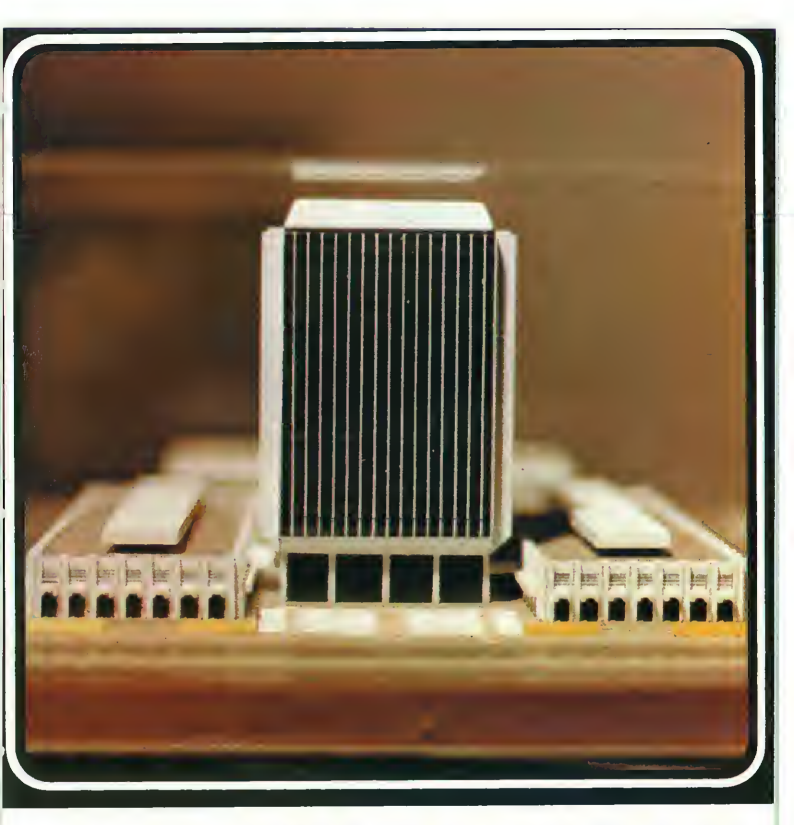
التشكيلية في الوطن العربي ككل على ضوء الواقع الحالي ؟

• انطلافة الحركة الفنية في العالم العرب 
تتشابه إلى حد ما ، وتلتني في ظروفها ، وفي 
معابشنها لمرحلة النحول ، في الحوار الدائم ، 
بين « التراث والمعاصرة » . . كما تلتني أيضا 
في قلق البحث عن شخصينها . . النخ ، إلا 
أنها تختلف في بعض معطباتها في بعض البلدان 
بالنسبة لبلدان أخرى ، وهذا يرجع إلى طبيعة 
البلاد ، وإلى مقدار البحث المستمر والوعي 
بالظرف التاريخي المتحول ، وبالصدمة التي 
نعاني منها نجاه التحركات الحديثة في العالم . 
العالم .

فنحن نعرف أن هناك مشاكل في بعض البلاد العربية ما زالت تنهج في بحثها منهجاً كاديمياً أو تقليدياً في الفنون، ثم يطغى عليها ثقل المضهو الأكاديمي الذي تلقته سواء في المعاهد الغربية أو ملحقاتها في البلاد العربية، والتخلص من هذا الانفصام الازدواجية، الذي يعبئه الفنان العربي بصفة عامة، لا يمكن أن ينغير أو يتحول إلى منطقة أخرى إلا إذا تحرر الفنان نفسه من مجموعة أراسب سائدة، ومجموعة أشياء ثابنة لا تسمح حلى من الحطوات إذا شئنا نحو إبداع حقيق خال من العفد والكبت والتفوقع.

فالإبداع لا ينمو بطريقة حقيقية إلا في مجتمع يتحرك، والفن يتأثر بهذا التحرك، الفن منبثق من الجتمع، ولكنه دائماً يتجاوزه إلى المستقبل ويدفع للتغيير، إلا أنه يجد عراقيل كثيرة في البلاد العربية تجعله عاصراً، يعيش في تنهجها بلاد عربية نحو الثقافة بصفة عامة تنهجها بلاد عربية نحو الثقافة بصفة عامة والفنون التشكيلية بصفة خاصة.

الحركة التشكيلية في صميمها كإنتاج ، هي أن بعض البلاد العربية قد أعطت أشياء لا تخلو من الجددة والجدية ، مشل بعض الفنانين المصريين وبعض العراقيين والمغاربة . . ومن خلال معرض السننين العربي الأول الذي أقيم ببغداد أو الناني بالرباط ، يمكن لنا الحكم أو إعطاء نظرة أو القول ، بأن هذه التظاهرة العربية ، وذلك الوجه يغطي المحاولات الطليعية الجادة التي تبق هامشية بحكم أنها لا تخدم رؤية الانظمة . . وأهم ما في الأمر أن الفنانين في الحوض البحد في الحوض العربية يعيشون مرحلة في الحوض ، مرحلة تناقضات . . وهذا قد بدفعهم إلى الجاد ما يبحنون عنه أو ما يعبرون عنه



المشهورة : هي الأفضل لبنا : قصوركم وفللكم لأنها الممثلة الوهيدة لمؤسسة جنسان العالمية التي صممت ونفذت بنا : قصور الملوك والأمرا ؛ والحكام في انحا ؛ العالم

بناء قصور وکلل ر مشاریع عمرانیت دیکورات داخلیت وخارجیت . مشلفون ۲۳۷۵ / ۲۳۷۰ تاکس ۲۰۱۲ والربایض

مؤسسةالمشهورة





الشطرنج لعبة «استراتيجية»، وفن من الفنون يجمع بين الحرب والخطة، وبعد النظر، والحركة، والتصور. وهو لعبة تحتاج إلى تفكير، وتأن وصبر، وحذر ويقظة، وهذه اللعبة المنطقية تبتعد عن الحظ وتدرس الاحتالات وتبين نتائجها.

وقد اختص العرب في العصور القديمة بالشطرنج . ولكن الكتب تذكر أن الهندي (شانور ننافي) اخترع هذه اللعبة في القرن السابع للميلاد . وقد انتشرت اللعبة في فارس ومصر القديمة ، والصين ، والدول الإسلامية العربية .

ثم انتقلت اللعبة عن طريق الأندلس إلى أوروبا التي تحررت في القرن التاسع عشر واتجهت إلى السنزعة العقائنية، والتفكير الموضوعي . . عندها برزت في روسيا ، وأوروبا ، وأميريكا ، مدارس جديدة للشطرنج . وظهرت أفكار جبدة في الافتتاحيات والأفخاخ والنهايات ، وقد أقيمت أخيراً المباريات والبطولات العالمية في أنحاء دول العالم ، كتلك المباراة التي استرعت الأنظار ، وقد جرت في ايسلندا بمدينة جادوفيك بين اللاعب الأميريكي (فيشر) ، واللاعب الروسي (سباسكي) .

# أسماء أدوات الشطرنج واصطلاحاته

تسمى لعبة الشطرنج في معظم اللغات باسماء مشتقة مسن كلمة (شاه) الفارسية . وباللاتينية الوسيطة (Scaci) أي رجال الشطرنج ، أما اللفيظة الإسبانية (Ajedrez) كانت قبيل ذلك (Axedez—Acedrx) ، واللفظة البرتغالية هي (xadrez) ، بينا نبرى السم الشطرنج في الألمانية (Schach) (شاخ) كلها من تلك اللفظة الفارسية التي ترجع في أول أمرها إلى أصل سنسكريتي .

وفي كتاب (السامي في الأسامي) لأحمد بن محمد الميداني النيسابوري المتوفي (٥٣١ه ه) صاحب (مجمع الأمثال) يترجم لنا عن الفارسية أسماء أدوات الشطرنج:

رقعة الشطرنج: نطعة.

البيذق: بياره: الراجل.

الشاه: الملك.

الفرزان: الوزير.

الدست: اللعبة.

ويرجع كثير من الاصطلاحات المستعملة للشطرنج أثناء اللعب إلى أصل فارسي أو عربي كقـولهم (check mate) أي الشـاه مـات . وليس هذا معنى الموت فعلاً بل أحرج وهُدد أو هزم .

ولفظة الطاببة (rook) بالإنجليزية ، وهمي (roque) بالإسبانية ، و (rukh) بالفارسية ، هو الرخ الرهيب الذي لقيه السندباد البحري ، واستعمل مسلمو الاندلس هذه الكلمة بمعنى عربة (chariot) مما عرف منذ القرن التاسع عشر أن الرخ على هيئة عربة فبها أرجل مستقيمة الحركة

مع عنف ، أما الأداة المسهاة (القسميس) وتعرف في إسبانيا باسم ( Alfil ) أي الفيل ، ومثل ذلك لفظة ( Fou ) الفرنسية فهمي كلمة عربية .

# أنواع الشطرنج

إن لعبة الشطرنج تُلعب على مربعات عددها ٦٤ مربعاً ، وكان منها في الأثدلس ما يلعب على رقعة مكونة من مئة مربع فيها قطعتان إضافيتان تسميان (القضاة) في كل جانب. وهناك الشطرنج الكبير

(Grande Acedrx) يلعب على لوحة فيها أربعة وأربعين ومثة مربع فيها النتي عشرة قطعة واثني عشر بيدقاً، ويلي الملك فيها فيل، ويلي الفيل على الجانبين افعوان وزرافة وخرتيت (وحيد الفرن) وأسد وطابية.

ومنهم من يقترح أن يكون الشطرنج مضاعفاً وهم أصمحاب المدرسة الأندلسية.



# دور الأتدلس بنقل الشطرنج إلى أوروبا

لعبت الأندلس العربية دوراً هاماً كوسيط لنقىل حضارة العرب إلى أوروبا . وقد ورد ذكر الشطرنج في وصيئين لفردين من أسرة نبلاء برشلونة سنة ١٠٠٨م ١٠١٧م ، يوهبان فيها بياذق الشطرنج إلى أشخاص معينين .

أما أول كتاب عن لعبة الشطرنج ووصفها باللغة الأوروبية فقد كان كناب ألفونس الحكيم (الألعاب)، وهو كناب إساني مأخوذ من مصادر عرببة. إذ إن الصور المصغرة الواردة فيه للاعبين تمثلهم بملابس شرفية بصاحبهم موسبقيون شرقيون.

# موقف الشريعة الإسلامية من لعبة الشطرنج

اختلف الفقهاء في حكم لعبة الشطرنج بين الاباحة والكراهة والتحريم . . وأدلة أهل التحريم قول عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنه : هو رضي الله عنه : هو من النرد . وقول علي رضي الله عنه : هو من المسر . وقال عبد الله بن عباس وابن سيرين : مباح .

أما أصحاب المذهب الحنني فهو محرم عندهم إلا عند أبي يـوسف فهو مباح إذا لم يقامر به ، ولم يداوم عليه ، ولم يخل بـواجب ، ولم يكثر الحلف عليه .

# الشطرنج في الأدب العربي

كان للأدب العربي دور كبير في نشر لعبة الشطرنج بين الأوساط المثقفة . وأول القصائد في الشطرنج قصيدة وردت في كتاب (العقد النمين) منسوبة لامرئ القيس ، يلاعب فيها فناة ، ويصف لعبه بالشطرنج معها ، والقصيدة من الشعر المنتحل المنسوب زوراً لامرئ القيس .

ولكن أدباء العصر العباسي وعلى رأسهم الخلفاء العباسيون كان لهم اهتام كبير بلعبة الشطرنج ولهم أشعار جميلة فيها:

# بقام : محمدعدسان المجو هرجي الدمشقي

بقول المأمون الخليفة العباسي الشاعر المتوفي عــام (٢١٨ هـ) في وصف الشطرنج:

أرض مربعة حمراء من إدم ما بين إلفين موصوفين بالكرم تذاكرا الحرب فاحتالا لها شبهاً من غير أن يسعيا فيها بسفك دم هذا يغير على هنذا وذاك على هذا بغير، وعين الحسرب لم ننم فانظر إلى الخيل قد جاشت بمعركة في عسكرين، بلا طبل، ولا علم

أما الخليفة العباسي ابن المعتز الشاعر فيقول في مدح الشطرنج:

يا عائب الشطرنج من جهله ولبس في الشطرنج من باس في الشطرنج من باس في فهمها علم وفي لعبها شغل عن الغبية للناس

وعمن مدح الشطرنج من الشعراء ( ابن الرومي ) الشاعر العباسي حيث يقول :

فتى نصب الشطرنج كها يسرى بها عواقب لا تسمو بها عين جاهل وأجدى على السلطان في ذاك أنه يسزيد بها كيف انقاء الغوائل وتصريف ما فيها إذا ما اعتبرته مثال لنصريف القنا والقنابل

وسئل محمد المزني عن المتلاعبين بالشطرنج فقال:

« إذا سلمت أيديها من الضروب والخسران ، وألسنتها من الفحش والعدوان ، وصلاتها من السهو والنسيان ، كانت أدبأ بين الإخوان والخلان » .

وكان سعيد بن جبير رضي الله عنه يقول: «ما وضع هذا الشطرنج إلا لامر عظيم».

وهناك من ذمَّ الشطرنج من الأدباء فقد ذكر الصولي في كتاب شعراء مصر أن الخراساني الشاعر كان حاذقاً بلعب الشطرنج، فعابها الحسين بن محمد مكايدة له فقال:

وصاحبها أبدأ مشغول، مهموم يحلف بالله كاذباً، ويعتذر مبطلاً، ويشتم نفسه، ويسخط ربه،، وفي كتاب يتيمة المدهر للثعالبي، ينقل عن أبي القاسم الكسروي قوله:

لا ترى شطرنجباً غنياً ، إلا بخيلًا دنيًّا ، ولا فقيراً إلا طفيلياً ، ولا نسمع نادرة بادرة إلا على الشطرنج .

ثم يورد الكسروي الكلمات الوضيعة المستعملة في لعبة الشطونج في عصره . كقوله : كأن يده على المائدة كالرخ في الرقعة . وللوضيع إذا ارتفع (متى تفرزنت يا بيدق ؟) ولساقط المروءة (من أنت في الرقعة ؟).

وللشريف بن الهبارية الشاعر (المتوفي عام ٥٠٤ه / المحروفي عام ٥٠٤ه الدين المجوزة في لعبة الشطرنج وهي مخطوطة نادرة في دار الكتب الألمانية في برلين نشرت في مجلة الزهراء (غب الدين الخطيب) بقلم الأديب عبد الله مخلص منها هذه الأبيات:

الشاه لا يحضر عند الشاه

لأنهما مسن أعميظم السدواهي

والسرخ لا يسولج في المضابق

إذ ذاك بالطيور غير لائــــق

كذاك في الشطرنج يفدى الشاء

بغیرہ مـــن عـــظم مــــا يغشـــــاه

كذاك في الشـطرنج حفـظ البيـــدق

والفبل أصل مع ميادي الفيلي

لا تحقــرن راجــلاً في الفيلــــق

فريما غلبت بالبيدق

وقد جرى لعب الشطرنج بجرى الحكم في الشعر . قال الأمير مؤيد الدولة أسامة بن منقذ (صاحب قلعة شيزر)

(المتوفي عام ٨٤ه ه / ١١٨٨م):

انظر إلى لاعب الشطرئج يجمعها مغالباً ثم بعد الجمع يرميها كالمرء يكدح للدنيا ويجمعها حتى إذا مات خلاها وما فيها

وللشريف ابن الهبارية في الحكم أيضاً:

خـــذ جملـــة البلـــوى ودع تفصــــيلها

ما في السبرية كلها إنسان

★ شطريج الشعراء من كتاب تمهيد العروص للشيخ طاهر الجزائري وحمه الله ﴿

مذابدول اخترعناه يسخنج منه ابات مناجرشتي وقدوسمناه بشطرنج الشعراء <u>-</u>1.f. <1:f. ٠ إ ﴿ اخولطف همام مؤشل سما غيث راج ناصر منفضل حَيِينُ المهذب حلي ذومعال باسل منوكل حفتی بی حلا غوثلج صابر منحقر وفحت وذوعطب مداب مدارئ ا مُدرَّب سما ذواعتلا واصل متطوّل کنځ ی بلاخت نصبح حوىانسًا مُواكِ سُوالِف حمى حبرخير ذاكر متأمّل سرعت إملاب إذكت مؤذب عيلا دويؤال عاسل منبقل تكانفسا مون موثق عبلا اخيرجبر جابر اوسؤك البلاعب على مفزيه حمى ركن آلي كاسل ينهلل

واعدانهذا الجدول معمول على قدر منازل الشطرنج فاذا قوى على المعتاد خرج منه أما بنة البات الامية من جلطويل واذا قرأت كليات التى الحالمة المنزل الاول من اعلى المسلط خرج بيت من جرالمقارب واذا قرأت كل كلف منه مع التى قاذيها بالورب منى كاحركة في الشطرية الى ان يحصل خرائسطي من بتدئ من الكلة المؤولة في ان يتم تحصل نما المنافذ المنا

بنفسى حفى بى مدارمدرب مد سماغوث لاج باسل متفضل .
 واذا ابتدأت من الكلمة الإخبرة خرج قولى

نقى زكانفساذكى مؤالف 🐇 حى دونوال جابريته لل

واذا قرأت كلمات المنزل النانى من اعلى السفاخرج ببنان من الحمزج واذا قرأت منه كلمتين ومك بنان من الحرارة الأورأت منه كلمتين ومك بينان من الوافر واذا قرأت كلمات المنزل السادس على هذا النسق فان ملت بمنة خرج بينان من الديد وان ملت يرفح خرج بينان من الديد وان ملت يرفح خرج بينان من الناكمة الموسلة ومن من الموظاهر ومنه ما بلون من المناكمة المناكلة الفطئلة المناكلة ال

مجلة القيصل العدد (٤٠) ص ١٢٦



★ مسألة شطرنجية من مخطوط القرنسو الحكيم (يسالاسكوريال) مسن القسون الشبالت عشر \*

وإذا البيادق في المدسوت تفرزنت في الفرزان في الفرزان

# مؤلفات العرب في لعبة الشطرنج ولاعبيهم

له يصلنا من المخطوطات العربية التي ألفها علماء المسلمين العرب إلا النزر اليسير، وقد أفرد صاحب الفهرست (ابن النديم) للمؤلفات الشطرنجية باباً ذكر منها:

١ \_ كتاب الشطرنج للعدلي .

٢ \_ كتاب الـرازي ولم يـنكر اسمـه، وكان يلعـب
 للمتوكل .

٣ \_ كتاب الشطرنج لأبي بكر محمد بن يحيى الصولي ،
 وهو نسختان ، وكان لاعباً ماهراً حاذقاً يلعب مع المتوكل .

٤ \_ كتاب منصوبات الشطرنج لابن الأقليدسي وكان من
 لذاق .

ه \_ كتاب منصوبات الشطرنج لأبي الفرج محمد بن عبيد الله اللجلاج وكان من البارعين فيه.

وفي معجم الأدباء لياقوت الحموي، يذكر كتاب الشطرنج لأبي زيد أحمد بن سهل البلخي (المتوفي عام ٣٣٢ه)، وهناك في خزانة الكتب الخالدية ببيت المقدس نسخة مخطوطة من كتاب (فريدة العجائب والغرائب) لعمر بن الوردي بخط أندلسي ختمت بفصل عن موضع لعبة الشطونج وما فيه من الحكم.

وكذلك في (المكتبة التيمورية) كتاب مجهول مؤلفه وتاريخ عصره، فيه صور عديدة لرقعة الشطرنج ومواقع أحجارها، اسمه كتاب الشطرنج.

وللصوفية كتاب منسوب لابن عربي اسمه شطرنج العارفين شرحه الشيخ محمد بن الهاشمي الحسني التلمساني ومنهم من يسمه شطرنج الغافلين. وهو مئوي الرقعة.

وقد اشتهر كثير من الأدباء والعظاء والنسماء والشعراء بلعمب الشطرنج، فهذه عريب المأمونية تحظى عند المأمون بالإعجاب في حذقها لعبة الشطرنج، قال ابن وكميع فيها: ما رأيت امرأة أضرب من عريب ولا ألعب بالشطرنج والنرد ولا أجع بخصلة حسنة.

وهذا أمير أندلسي يتغلب على ملك الفرنجة ، بلعبة الشطرنج ثـلاث مرات . ويطلب منه فك الحصار عن مــدينته بعــد أن أهــداه رقعــة شطرنجه ، ويستعد لحربه في العام التالى .

لقد كان للعبة الشطرنج دور كبير في حياة العرب، كما أن الحضارة العربية الإسلامية ساهمت في بناء الحضارة الإنسانية . ومن هداياهم إلى العالم (الشطرنج) الذي أصبح مالى الدنيا وشاغل الناس .

#### المصادر

- ١ ... كتاب الشطرنج: عدنان العطار،
- ٢ \_ السامى في الأسامي: المبدان النيسابوري.
- ٣ \_ كتاب تراث الإسلام: ترجمة زكي محمد حسن، م: ١٠
  - إلاعالام: خبر الدين الزركلي.
    - ه \_ الفهرست: لابن النديم.
  - ٦ \_ كشف الظنون : حاجي خليفة ، ج ٢ .
    - ٧ \_ يتيمة الدهر: الثعالبي.
- ٨ ــ الجمع بين اللطائف والظرائف وكتاب اليواقيت: أحمد بن عبد الرزاق المقدسي.
- ٩ \_\_ أنيس الخائفين وسمبر العاكفين شرح شطرنج العارفين : محمد بن الهاشمي التلمساني .
- ١١ \_ عجلة الزهراء، م: ١ سنة ١٣٤٣ هـ: الأستاذ محب الدين الخطيب .
  - ١٢ \_ عجلة انجمع العلمي بدمشق، م: ٣ سنة ١٩٢٣م.
  - ١٣ \_ تاريخ آداب اللغة العربية: جرجي زيدان، ج٣٠
- ١٤ ... شمس العرب تسطع على الغوب: المقدمة: المستشرق الألماني زيغىريد .



وفد أنشئ كثير من الحيامات على بجاري الأنهار ؛ فالنهر الذي يشق مدينة وشبقة يجري في حمامين من حماماتها ، وتسق بفضل مائه البسباتين (٢) ، وقسد اختصب غرناطة بكون النهر يتوزع على ديارها وحماماتها وأسواقها وأرحائها الداخلة والخارجة وبساتينها (١) . ويعرف هذا النهر بنهر فحلوم ، وهذا النهر ينقسم عند مسدينتها قسمين : قسم يجري في أسفل المدينة ، وقسم يجري في أعلاها يشقها شبقاً ويجري في بعض حماماتها ، كما جلب الماء إلى غوناطة من عين عذبة تجاورها (٥) .

وقد كانت عناية أهل الأندلس بالنظافة عناية بالغة ، وقد شبهوا لذلك بأهل بغداد في نظافتهم وحسن مناظرهم (١) . كما اشتهر أمل مدينة بطليموس الأندلسية بحسن الممة في الملس والمطحم والنظافة والطهارة (٧) .

وقد عرف أهل الأندلس الصابون واستخدموه في غسل ملابسهم وأجسامهم ، كما استخرجوا مادة لغسل شعورهم كانوا يأتون بها من الجبال القريبة من طليطلة (^) . وقد جاء في نفح الطيب أن أهل الأندلس كانوا أشد خلق الله اعتناء بنظافة ما يلبسون وما بفرشون وغير ذلك عما يتعلق بهم ، ومنهم من لا يكون عنده إلا ما بقوته يومه فيطويه صائماً ويبتاع صابوتاً بغسل به ثيابه ، ولا يظهر فيها ساعة على حالة تنبو العين عنها (١) .

لذلك لم يكن غريباً أن يبني الحكم المستنصر في جامع قرطبة أربعة أماكن للوضوء، اثنين للرجال واثنين للنساء، وقد أجرى في جميعها الماء في قناة اجنلبها من سفح جبل قرطبة (١٠).

وكان من مظاهر الاهتام بالنظافة أن يكرم الناس ضيوفهم أول نزولهم بدعوتهم للاستحام خاصة إذا كان الضيف قادماً من سفر بعيد (١١) .

وكانت كثرة الدور والفنادق والمدارس والمساجد مع وفرة مياه الانهار والينابيع من دواعي إنشاء الحيامات التي كانت على غرار المنشآت الختلفة ضخمة في أعدادها وأحجامها وحسنها ؛ فقد كان في قرطبة وحدها من المساجد في زمن عبد الرحمن الناصر شلائة آلاف وقسائمتة وسبعة وشلائين

مسجداً (١٢) ، وكان في المرية وحدها ألق فندق إلا ثلاثين فندفأ (١٣) .

وقد كانت الحيامات منتشرة في أرجاء الأندلس كافة وبأعداد كبيرة ؛ فقد بلغ عدد الحيامات في قرطبة وحدها في زمن عبد السرحمن الناصر سبعيانة حام ونيف (11) ، وقد ازداد عددها في زمن المنصور بن أبي عامر إلى نسعيائة حام (10) . وكانت إشبيلية وضواحيها عامرة بالحيامات (11) . وكان في بجائة أحد عشر حماماً (11) . كما كانت الحيامات منشرة في مرسية ومالقة وجزيرة طريف وغيرها من البلاد الاندلسية (10) .

وإلى جانب هذه الحيامات انتشرت في الأندلس ينابيع معدنية حارة استقطبت أهل الأندلس فأقاموا عليها الحيامات، فن هذه الينابيع التي كانت تسمى يالحيامات الحمة الشهيرة في وادي لكة (١١) والحمة التي في أشسبونة قرب البحر (٢٠). وفي أقش حمة غزيرة الماء واسعة الفضاء يستحم أهلها في جنباتها على بعد من عنصرها لشدة سخونته (٢١).

وكان في مدينة بجانة الحمة العجيبة الشأن ليس لها نظير في الأنسلس في طيب مائها وعذويته وصفائه ولدونته ونفعه وعموم بركته ، يقصدها أهل الأسقام والعاهات من جميع النواحي فلا يكاد يخطئهم نفعها (٢٢) .

ويجوفي مدينة بجانة حمة أخرى أغزر من الأولى إلا أن الأولى أنجع في الأسقام وأصلح للأبدان ، ويذكر صاحب (الروض المعطار) أن الحمة الأولى تجري على عنصر الكبريت ، وأن الناتية تجري على النحاس ، ويورد قصة فحواها أن ملك تدمير وملك رية في غابر الدهر خطبا ابنة أحد ملوك الأندلس ، فاشترطت أن من بلغ ماء إحدى الجهتين حتى يصلها بدار سكنى أبيها فهو أحق بها (٢٣) .

ويورد صاحب الروض المعطار أن هناك حمة أخرى «بين بجانة والمرية لا نظير لها في معمور الأرض إتقان بناء وسخانة ماء ، والمرضى يقصدونها من جميع الجهات ويقيمون عليها حتى يشفوا من أمراضهم ، ويرحل إليها أهل المرية في فصل المربيع باحتفال في المطاعم والمشارب والتوسع في الإنفاق ، فلربما بلغ المسكن في الشهر بها ثلاثة دنائير مرابطية وأكثر ه (٤١٤) .

لم ترتبط النظافة بدين من الأديان السهاوية مثلها ارتبطت بالدين الإسلامي ؛ فنظافة المسلم جزء من إيمانه ، والطهارة كها ورد في الأحاديث النبوية نصف دينه ، ولطالما حث السدين الإسلامي على نظافة المسلم وطهارته ؛ فالصلاة من أقوى الأركان التي يقوم عليها هذا الدين ، ولا تجوز إلا بالوضوء والطهارة ، وكل ذلك يحتاج إلى توفر الماء .

وقد بات من الطبيعي حين يبحث المسلم عن مكان إقامته أن يضع في اعتباره توافر الماء في هذا المكان ، فيحل بالقرب من بركة أو عين ماء أو تهر أو بئر . ولم يغفل قدادة المسلمين وولاتهم هذه الاعتبارات أثناء إقامة المدن وتحديد مواطن التجمعات الجديدة . وقد كانت الأندلس ، بحكم ما وهبها الله غنية بالمياه والأنهار التي تكاد تشق كل مدنها ، فقد كان يشقها أربعون نهراً كبيراً (۱) . وقد أتاح ذلك للمسلمين جلب المياه إلى المساجد والمنازل ، ومد القنوات وحفر الآبار ، لري مزروعاتهم وبساتينهم ، ولم يكن عسراً تصريف المياه الزائدة عن الحاجة ، فقد كان بجري تحويلها إلى السبرك والنوافير والحهامات العامة ، وقد كان بالأندلس من العيون والحهامات \_ على حد تعبير صاحب نفح الطيب \_ ما لا يحصى عدداً (۱) .

بعتام

# أنسواع الحمسامسات

وكانت الحيامات في الأندلس على أربعة أشواع: حمامات خاصة بقصور الخلفاء والأمراء، وحمامات خاصة ببعض الطوائف أو الأفوام، وحمامات تمابعة للمنازل، وحمامات عامة، وكان من الطبيعي أن يلحق بكل قصر من قصور الخلفاء والأمراء حمامات خاصة بسكان ذلك الفصر، ويبدو أن الخليفة أو الأمير كان يختار له قي خاصاً برافقه أثناء الاستحام ويساعده في الاستحام (٢٥٠). وكان هؤلاء الحكام يجدون لذتهم في إطالة الجلوس بالحام (٢١٠). وقد كان في قصر السزهراء في قرطبة حمامان أحدهما للقصر والاخر للعامة (٢٠٠).

أما النوع الثاني وهو الخاص ببعض الأقوام، فتدل عليه الفصة التي أوردها الخشني (٢٨) قال : قال خالد بن سعد : سمعت أسلم بن عبد العرير المقاضي يفول : دخلت حمام الاصطبل يوماً ، فلما خرجت لفيت محمد بسن عبد الله بن عبد الحكم راكباً على حمار فسلم علي وكان قد عرفني بسياعي منه ، فقال لي : من أبن أفبلت ؟ فقلت : من الحيام . فقال : وأي الحيام ؟ قلت : حمام الاصطبل ، فقال : مثلك يدخل حمام الاصطبل ؟ فقلت له : وما شأنه ؟ فقال لي : هو مخصوب لا بحل دخوله ، فقلت : ومن غصبه ؟ ففال : كان لبني أمية ، فقلت له : مها حرم على أحد فإنه لي حلال ، فقال لي : وكيف ذلك ؟ فقلت : الحيام لهم ، وأنا مولى القوم ، فضحك ابن عبد الحكم .

أما النوع الثالث فهو الحيامات الخاصة بمنازل السكان (٢٩)، وكان طبيعياً وجود مثل هذه الحيامات، وذلك لتوفر المباه في هذه البيوت التي تجلب إليها من الأنهار والينابيع، وأن النساء لا يمكنهن أن يذهبن إلى الحيامات العامة التي يمرنادها أنواع مختلفة من الناس. ولعل الرجال بؤثرون الاستحيام في الحيامات العامة بسبب توفر الخدمات الغامة والتحدث إليهم.

اما الحيامات العامة فكانت منتدئ يجتمع فيه أجناس مختلفة من الناس صغارهم وكبارهم أراذ لهم وأفاضلهم على وهم وجهلتهم، ولذلك نجد أبث خضاجة يصف

الحيام قائلًا : (٣٠)

وكان هؤلاء كلهم يأتون إلى الحيام ويجلسون في اننظار دورهــم في الاسـتحيام، فكانوا أثناء هذا الانتظار بتبادلون الاحاديث ويتندرون ويقولون الشعر .

ودخل القاضي أبو الحسن مختار الرعيني ، عالم المرية ، حماماً فجلس بازائه عاميً أساء الأدب عليه فقال : (٢١١)

ألا لُعِن الحيام داراً فيانه سواء به ذو العلم والجهل في القيدو تضيع به الاداب حتى كأنها مصابيح لم تنفق على طلعة الفجر

ولم يكن ارنياد هذه الحهامات مقصوراً على أبناء الطبقة الففيرة أو الــوسطى سـن اس .

وقد عرفت بعض هذه الحيامات بأسمائها ، من ذلك : حسام الاصطبل بقرطبة (۲۲) ، وحمام السطارة باشبيلية (۲۲) ، وحمام السرقاقين بإشبيلية (۲۱) ، وحمام الثور بجيان ، وكان بجيان أيضاً : حمام الولد وحمام ابن إسحق وحمام حسين وحمام ابن السليم ، وكانت تسق بفضلتها البساتين (۲۰۰) .

ويفوم بالإشراف على الحيام عامل يسمى سائس الحيام ، ويتولى هذا السائس ، بالإضافة إلى الإشراف على الحيام ، القيام بمساعدة الزبائن في الاستحيام .

وفي اثناء وصفه للحيام يقول أبو جعفر ابن سعيد: (٣١) .
وقتيم يجابني جاذبة وقتيم وتارة يكسر إبهامي وتجمع الأوساخ مان لومه في عضدي قصداً لإعسلامي

وكانت مهنة السائس تعتبر من المهن السوضيعة ؛ ولسذلك يقسول صاحب المغرب (۲۷) : إن محمد بن يوسف بن هود الجدّامي اثناء توليه الاندلس قد ولى قرابته الأوذلين من ببن شعّار وخبّاز وساسة حمّام ومناو على ممالك الأندلس . وفي اثناء وصفه للحمام جمع أبو عثمان سعد بن أحمد بن ليبون المتجيبي الشاعر كثيراً من مزايا الحبّامات ومستخدميها فقال : (۲۸)

أما الشكل الداخلي والخارجي للحهامات فيرى **أوليبج جرايار** في مقالته عن الفن الإسلامي (<sup>۲۹)</sup> أن الحهامات من أشكال العهارة الستي اتخذت طابعاً إسلامياً أصيلًا غبر متأثر بأصول الفن الإغريقي أو الروماني أو غيرها .

#### أشكال الحمامات

وقد اتسمت الحهامات كغيرها من أشكال العهارة الأندلسية بالضخامة والفخامة والإبداع وازدانت جدرانها بالزخارف والنقوش والحيل الفنية المختلفة ؛ وقد وصف صاحب الروض المعطار (٤٠٠ مباني مدينة مالقة الاندلسية بالفخامة وحماماتها بالحسن . وكان كثير من النقوش الجميلة هذه تمثل صوراً من عناصر الطبعة الاندلسية بطيورها وأشجارها وأزهارها ومياهها وغير ذلك ، وقد وصف محمد بين غالب الرصافي البلغسي أحد هذه الحهامات بقوله :(١١)

انــــظر إلى نقشي البـــديع

يســـلبك عـــن زهـــرة الـــرييع
لو بُــني البحــر مـــن ريــاض
كان جـــنى روضي المريــع
سقاف الله دمـع عيـــني
ولا وقــاني جــوى ضــلوعي
فـــا أبـــالي شـــقاء بعضي
إذا تشـــقيت في جميعـــي
اذا تشـــقيت في جميعـــي
كيف تــراني وقيــت مـــا بي

وكانت جدرانه وأحواضه مصنوعة في الغالب من الرخام الأبيض الناصع ، وفد وصف أبو يكر التطيلي الحيام مشيراً إلى رخامه فقال :(٢٠)

ماءً وفيه طيبٌ نار كالشمس في ديمة تصوب وابيضٌ من تحنه رخامُ كالثلاج حين ابتدا يلوب

وكانت الحيامات أيضاً تزدان بلوحات فنية راثعة تجذب أنظار الزبائن ونزيد مـن متعتهم بالاستحيام، فقد كان بحيام الشطارة بإشبيلية صــورة بـديعة الشــكل <sup>(٣٣)</sup>.

ا وكان في إقليم مالفة صورة جارية من مرمر لم يُسمع في الأخبار ولا رُثي في الآثار صورة أبدع منها في قالب جارية كاملة القدّ حسنة الجسم جميلة الوجه، قد صور كل عضو من أعضائها وكل جارحة من جوارحها على أثمّ ما يكون وأفضل ما يستحسن في جوارح المرأة، وفي حضنها صورة صبي على مثل ذلك من الحكمة والإتقان، وقد صورت حيّة تصعد من قدمها كأنها تريد نهش الصبي، فقسمت الجارية نظرها بين مصعد الحية ومكان الطفل كالمشفقة الحذرة، يتبين ذلك في التفاتها، ولسو وقف النظر يتأملها عامة نهاره لم يسام ذلك ولا ملّه، لدقيق صنعنها وغريب حكمتها،

وهذه الصورة موضوعة في بعض حمامات إشبيلية ، وقد تعشقها جماعة من الصوام وشغف بها ناس من الطغام فنعطلت أشغالهم وانقطعت متساجرهم بسالنظر إليها » (١٤) .

وكان بحيام الثور في مدينة جيّان صورة ثور من رخام (60) .

وكانت الحيامات بحكم ضخامتها وسعتها وكثرة عسراتها السداخلية ودهساليزها تستعمل في أغراض متعددة ، فنجد فيا ورد من أخبار الأندلس أن حماماتها كانست مسارح للاغتيالات السياسية وإراقة السدماء وازهساق الأرواح ؛ فهلذا علي يسئ حود بن إدريس الذي بويع في قرطبة يقتله صبيان أغهار من صقالبة بني مروان في الحيام سنة ٤٠٨ هـ (٢٤) .

وعندما جاء عز الدولة محمد بن نوح السدمري صاحب مسورور سنة وقد مع اثنين من أمراء زناتة البرابرة مع مثني فارمن وافدبن على المعتضد ايسن عباد في إشبيلية غدر بهم وقبض عليهم جميعاً وسسجنهم في حمام السرقاقين في إشبيلية ، وكان أخلاه لهذه الغاية ، ولم يزالوا في هسذا السسجن حستى مساتوا كلهم (٢٥) .

أما المستظهر بالله أبو المطرف عبد الرحمن نقد هموب إلى الحمام عندما قام عليه الناس وأحاطت به العامة ، ثم استخفى في أتون الحمام وقد انسطوى انسطواء الحية في قميص أسود وبحال قبيحة ، وقد اهتدى الناس إليه فبطشوا به وقتلوه (٢٩) .

#### الحمامات .. والتشعر

فالحيامات كانت تستعمل إلى جانب الغاية التي أنشئت من أجلها نخابئ وسيونا وأوكاراً ننفذ بها أحكام الإعدام ؛ ولكنها مع ذلك كانت أشبه بالنوادي يلتق بها الشعراء والسيار يتبادلون فيها الأحاديث والأشعار والسطرف ؛ فقسد دخل أبو جعفر ابن هريرة التطيلي المعروف بالأعيمي وأبو بكر ابسن بقي الحيام ، فقال الأعيمي :

يا حسن حمامنا ويهجته مرأى من السنحر كله حسن ماءً ونارً حواهما كنف كالقلب فيه السرور والحنزن

ثم أعجبه المعنى فقال :

ليس على لهـــونا مـــزيد
ولا لحيامنـــا ضريـــب
مـــاءُ وفيــه لهيـــب نـــاد
كالشــمس في ديــة تصـــوب
وابيض مــن تحنــه رخـــامُ
كالثلــح حــين ابتـــدا يــــدوب

وقال ابن بقي :

حَامنا فيه فصل القيط محتدمً
وفيه للبرد صرَّ غير ذي ضرر
ضدان ينعم جسم المرء بينها
كالغصن ينعم بين الشمس والمطر

وكنان لهذا الانتشار الواسع للحيامات في الأندلس انعكاسه في الشدر الأندلسي، فقد خلبت أنظارهم ضخامتها وزينتها وزخاوفها وسعة انتشارها، وكان وصفهم للحيامات جزء من وصفهم للحركة العمرانية بشكل عام، وليكن زاد من اهتامهم بوصف الحيامات أنها كانت قريبة من حواسهم، وأن ارتيادها كان من الحاجات الاساسية المتكررة.

وقد وصف الشعراء الأندلسيون هذه الحيامات وصفاً دقيقاً وشاملاً لكل محتوياتها ومتعلقاتها فوصفوا حرارتها ونارها وأبخرتها ودخانها وماءها وأحدواضها وزخابونها وصورها ورخامها ومستخدميها وزيائنها ونعيمها ولذتها وكل ما يتصل بها ؛ فهذا أبن الزقاق البلنسي يصف حبيبات البخار التي تتجمع على جدران الحيام فيقول :(13)

رب خمام تلفی کتلفی کل وامن ثم أذری عبرات صوبها بالوجد ناطق نغدا منی ومنه عاشق فی جوف عاشق

وفي ذمّه للحيّام واصفاً دخانه وبخاره وروّاده وقيّمه ، يقـول أيـو جعقـر ايـن سعيد الأندلسي ؛ (٥٠)

يا. ربّ حمام لعنا به البدى البنا كلّ خمام المنا البدى البنا كلّ خمام المنا البدى البنا كلّ خمام المنت المست المسمت المسلم من يدني راميي يخرق المسجن المسلمان المسلمي المسارض المامي وقيم يجديني جملية وتارة يكسر ابسامي ويجمع الأوساخ من ليؤمه وقيد في عضدي قصداً لإعالامي وأزدحم الأندال فيه وقيد ضيجوا ضجيجاً دون إفهام وجملة الأمر دخلنا بيني المسلم وعلنا كبني حمام وعلنا كبني حمام

وله أيضاً : (٥١)

لا أنس ما عشت خماماً ظفرت به وكان عندي أحلى من جدى الظفر نعمت جدي في ضدين مغتناً عندم الغصر والمطر

ويصف أبو عامر محمد بن عبد الملك بن شهيد الحام ويذكر ناره وساءه قاتلاً : (٥٢)

أنعه أبسا عهامر بلهذته وأعجبُ لأمرين فيه قهد بجعها نهرانه مهن زنهادكم قهدحت ومهاؤه مهن بنهانكم نبعها

وقال أحد الشعراء الأندلسيين في وصف الصورة البديعة الستي كانست بحيًام الشطارة بانسيلية : (٥٣)

ودميسة مرمر تزمى بجيب تناهى في التورد والبياض لها ولد ولم تعرف حليالا ولا المت باوجاع الخاض ونعيل الها حجر ولكن تتكمنا بالخاظ مراض

إلى غير ذلك من الأشعار التي أوردناها في أثناء هـذه الــدراسة وغــيرها مــن الأشعار التي انتشرت في دواوين الشــعراء الأنــدلسيين وأمهــات مصـــادر الأدب الأندلسي .

#### خـــاتــة

إن انتشار الحيامات بالأندلس لدليل واضع على حرص الأندلسيين على النظافة وعنايتهم الفائقة بها ، وتمثل هذه النظافة قيمة حضارية وخلقية ودينية وهذه القيم الثلاث لا انفصام بينها ؛ فالدين الإسلامي دين أخلاق وتهذيب لشخصية الإنسان وتقويم لجسمه وعقله التي بصحتها تستقم الحضارة الإنسانية وتترعوع .

وقد برز هذا الأثر الحضاري في الوقت الذي كانت فيه كثير من الأسم تفتقر إلى مثل هذه العناصر الحضارية المنزقة التي أقام الإسلام صرحها في الانسدلس وغيرها ؛ فقد ذكرت سيجريد هونكه (أث) في معرض حديثها عن أثر الحضارة العربية على الأوروبية أنه في حين كانت قرطبة في زمن الخليفة عبد السرحمن الناصر تغص بالحيامات ندر أن نجد مشل هذه الحيامات في المدن الأوروبية ، بل على العكس قاماً كانت شوارع هذه المدن مسلاى بالقاذورات والوحل بسبب قلة عنايتهم بالنظافة .

وجاء في الروض المعطار (٥٥) في الحديث عن أهمل جليقية شمال الاندلس أن أهلها لا يتنظفون ولا يغتسلون في العام إلا مرّة أو مرّتين بالماء البارد، ولا يغسلون ثيابهم منذ يلبسونها إلى أن تنقطع عليهم، وينزعمون أن الوضر الذي يعلوها من عرقهم به تتنعم أجسامهم وتصلح أبدانهم.

وفي وصفه لطريقة الاستحام عند الصقالية يقول البكري (٥٦) بأنه ليس لهم حامات وإنما يتخذون بيوتاً من خشب، ويُسدُ خصاصه بشيء يتكوّن على أشجارهم يشبه الطحلب، وهو مقام الزفت لسفتهم، ويبنون كانوناً من حجارة في إحدى

زواياه ، ويفتحون في أعلاه روزنة تلقاءه لخروج دخيانه ، فبإذا سيخن سيدوا تلك الروزنة وأغلقوا باب البيت ، وفيه مناصب الماء ، وصبّوا من ذلك الماء على الكانون المحتمي ، وترتفع أبخرته ، ويكون بيد كل واحد منهم ضغث من حشيش يحرّك به الهواء ويجذبه إلى نفسه ، فتنفتح مسامهم ، ويخرج فضول أجسامهم ، فتجري منهم السبول من عرق أبدانهم .

وهذا الوصف يدل على بدائية إساليب الاستحيام والنظافة عند الأوروبيين في ذلك الوقت. ولكن مجاورة الأوروبيين للمسلمين في الأندلس، وتعرفهم على أغاط حياتهم وحضارتهم جعلتهم يغيرون من غط حماماتهم وأخذوا بتفليد المسلمين ؛ فقد ذكرت سيجريد هونكه (لاه) أن إنشاء الحيامات العامة في أوروبا أصبح ينظر إليب بالأهمية نفسها التي كان بنظر بها إلى إنشاء المدارس، واعتبرت هذه الحيامات منشآت صحية ، كما أخذ الملوك بزودون قصورهم بالحيامات والمباه الجارية ، وكان ذلك في بداية الأمر موضع انتقاد الأوروبيين الذين لم يتعودوا تلك الرفاهية واعتبروا الحيام رذيلة لأنه اهتام زائد بالجسد.

#### الحيواشيي

- (١) نفح الطيب ٢٦٦١.
- (۲) نفســه ۱/۲۲۱.
- (٣) الروض المعطار ٥١١.
- (٤) نفح الطبب ٢١٧/٣ ،
- (٥) الروض المعطار ٤٥.
- ۲۸۱ فرحة الأنفس ۲۸۱ .
- (۷) نفح الطبب ۱۵۰/۳ ,
- (٨) الروض المعطار ٣٩٤ ،
- ۲۲۳/۱ نفح الطیب ۲۲۳/۱ .
- (١٠) نفح الطيب ١/٥٥٥ .
- (١١) انظر سئلًا على ذلك في : نفح الطيب ١٩٥/١.
  - (١٢) نفح الطبب ١٠/١ه ،
- - (18) فرحة الأنفس ٢٦٩ . الروض للعطار ٢٥٦ . نفح الطبب ٢٠٤١ .
    - (١٥) نفح الطبب ١/٠٤٠ .
    - (١٦) المغرب ٢٩٣/١ ، ٢٩٩ .
      - (١٧) الروض للعطار ٧٩ .
- (١٨) السروض للعسطار ١١٩، ٢٢٣، ٣٩١، ٣٩٢، ٣٩١، ٣٠٤، ٩٣٩، ٣٠٤، عبرها .
  - (١٩) الروض المعطار ١١٥ .
    - (۲۰) نفست ۱۱ .
    - (۲۱) نفست ۲۰ .
    - (۲۲) نفسیه ۷۹ .
    - (۲۳) نفسیه ۸۰ .
    - (۲٤) نفست ۸۰ د
  - (٢٥) انظر المنتبس ٢٠، النفح ٢٣٤/٣.
  - (٢٦) انظر : النفح ٣/٢٤٤، وانظر فبه دفصة دخول المعتمد ابن عباد الحام،.
    - (٢٧) نفح الطيب ١/٥٦٨.
    - (۲۸) قضاه قرطبه ۱۰۱ .
    - ( ٢٩ ) انظر الروابة التي ذكرها المفري في نفح الطبب ٤٨٧/٣ .
      - (٣٠) خريدة القصر ج ٧/٥ .
      - (٣١) نفح الطيب ٣٨١/٣ .
        - (۳۲) قضاة فرطبة ۲۰۱ .

- (٣٣) نفح الطبب ٢/٩٣٥ .
- ( ٣٤) البيان المغرب ٢٩٥/٣ .
- (٣٥) الروض للعطار ١٨٣ .
- (٣٦) نفح الطيب ١٨٢/٤ .
  - (۳۷) المغرب ۲۵۲/۲ .
- (٣٨) نفح الطيب ٥/٧٨٥ .
- (٣٩) تراث الإسلام ف ٣٣/٢ .
  - (٤٠) الروض العطار ١٨٥.
    - (٤١) المغرب ٣٥٢/٢ .
  - (٤٢) نفح الطيب ٣٤٧/٣ .
  - (٤٣) نفح الطبب ٥٣٣/١ .
- (\$2) جغرافية الأندلس وأوروبا ١١٦ . الروض المعطار ٣٨١ .
  - (٥٤) الروض المعطار ١٨٣ .
  - (٤٦) نفح الطبب ٤٨٣/١ .
  - (٤٧) البيان المغرب ٣/٥٩٣ .
  - (٤٨) البيان المغرب ١٣٨/٣، ١٣٩.
    - (٩١) الخريدة ٢/٨١٢ .
    - (٥٠) نفح الطب ١٨٢/٤ .
    - (٥١) نفع الطيب ١٨٢/٤ .
      - (٥٢) الخريدة ٢/٠١٦ .
    - (٥٣) تفح الطيب ١/٣٣٥ .
    - (٤٥) شمس العرب ٤٩٩ .
    - (٥٥) الروض المعطار ١٦٩ .
  - (٥٦) جغرافية الأندلس وأورويا ١٨٩ .
    - (٥٧) شمس العرب ٤٤٦ ، ٤٤٧ .

#### المصنادر والمسراجع

١ ــ بدائع البدائه، علي بن ظافر الأزدي، نحقبن محمد أبــو الفضــل إبــراهيم، الفـــاهـرة،
 ١٩٧٠م.

٢ ـــ الببان المغرب ٤ج، ابن عذاري الحراكشي، تحفين كولان وبروفنسال، دار الثفافة،
 يعروت.

٣ ــ نراث الإسلام في ٢ ، شاخت ربوزورث ، نرجمة حسين مؤنس وإحسان العمد ،
 المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، الكويت ، تشرين الثاني / نوفير ١٩٧٨ م .

 ٤ - جغرافية الأندلس وأوروبا ، لأبي عبيد الله عبد الله بن عبد العزيز البكري ، تحفيق عبد الرحمن علي الحجي ، دار الإرشاد ، بيروت ، ١٩٦٨ م .

مـ خريدة القصر ف ٤، العباد الأصفهاني، تحقيق عمر الدسوفي وعلى عبيد العظم، دار
 نهضة مصر، مصر، ١٩٦٤م.

٦ ـــ الروض للعطار في خبر الأقطار ، محمد عبد المنعم الحميري ، تحقيق الـدكنور إحسان
 عباس ، ببروت ، ۱۹۷۰م .

٧ ــ شمس العرب نسطع على الغرب، زيغريد هــونكه، نــرجمة فــاروق بيضـــون وكهال
 الدسوفي، المكتب النجاري، ببروت، ١٩٦٩م،

٨ ــ قضاة قرطبة ، الخشني ، الدار المصرية للناليف والترجمة ، ١٩٦٦ م .

٩ ــ قطعة من كناب و فرحة الأنفس ٤ لابن غالب ، نشرت في مجلــة معهــد الخــطوطات
 العربية ، مجلد ١ ، ج ٢ ، منة ١٩٥٥ م ، نحفيق الدكتور لطني عبد البديع .

١٠ ــ السَمُعْرِب في حلى المُغرب ، ٢ ج ، لابن سعيد الأندلسي ، نحقيق شوقى ضيف ، دار
 المعارف ، مصر ، ١٩٦٤ م .

١١ ــ المثنب في أنباء أهل الأندلس، ابن حيان، تحفين الــدكتور محمـــود مـــكي، دار
 الكاتب العربي، بيروت، ١٩٧٣م.

۱۲ ــ نفح الطبب، ۸ ج ، المغري ، نحقبن الدكنور إحسان عباس ، دار صادر ، بـيروت ، ۱۹٦٨ م .

# 11.0000

# شعر: احمد مربتض عبده

قــد مــلً حـــديثاً كررهُ وأبسى أن ينسخ أحسلاه قد ضافی بلیار ممتشل لــظلام يحســو وبفجــر لا يصــفو أبــــدأ إلا في غَبّش وبمنوت يسعى في ذمِنه يخشماه ويخشى في غُـربةِ زمـنِ ممتهــن ضاعت دنياه . . في عشــــن يُحيّى ألمُ .. تاشي بلا برءِ ف البُرءُ احترقت يا صبًا حاوره خوت من أمل ضاعت سيماهُ عَــدُلا بفــؤادِك فـــالرؤيا خدعت في لحنك أغناه في عابر لحظ يا ليل الحزن . . وأغدراه

الصبُّ تهادتً سلواهُ أَسَالُهُ السَّالُ السَّالُ أَنِينَ مسكسورٌ واللَّيلُ أَنِينَ مسكسورٌ يتبدى فوق مُحيًاهُ يلمسه الشوق بسلا عنفي فيعنّفُ بالشوق مسداهُ يُسلمه الحزنُ إلى الشيكوى والشكوى ملت شكواهُ والشكوى ملت شكواهُ

يا صببًا حاوره خوف من أمل ضاعت سيماه في وهدة ياس واحترقت نهنهة .. دمعا عيناه والليسل إذا حدّث خيان والوهم يُخطط مجراه يأخطط مجراه يا صبحاً كيف تاخرت ورضيت بآء حكاياه ورضيت بآء حكاياه كين ناتي يوماً بحبيسب



# طبیب پتحدث عن:



بقلم: د.اندره سوبیران ترجمة: سعاد درکزناي

عقد منذ أمد قريب في مدينة كامبو ليبان المؤتمر الدولي الأول للاخصائيين في التدليك الطبي، وحضر هذا المؤتمر الحصائيون من معظم بلاد العالم ؛ وفي إحدى الخاضرات التي القيت في المؤتمر تبيّن أن عدد المصابين بالقصور التنفسي المزمن في فرنسا وحدها بلغ (١٥٠) ألفا، وهو كما يلاحظ رقم كبير.

وقد يشعر الناس أحياناً بأنهم أصحاء لا يشكون شيئاً ، إلا أنه من بين هؤلاء الناس بالذات يوجد في فرنسا حالياً مليونان مصابون بالعلامات الأولى للقصور التنفسي العضوي المزمن وهم يجهلون لملاسف الشديد إصابتهم هذه.

# الاهمال.. سبب رئيسي

♦ كيف نتعرف على القصور التنفسي المزمن؟ وما هي أعراض ضيق النفس والتنفس السطحي الذي يزداد بسرعة ليصبح لهاثا عندما يقوم أحد ببذل بعض الجهد؟

بالنسبة للشخص المصاب بالقصور التنفسي المزمن ، إذا صعد الدرج لبلوغ شقة تقع في الدور الأول ، مجتاج إلى راحة تعادل أو تزيد أحياناً عها يتطلبه شخص سليم عندما يصعد الدرج لبلوغ شقة تقع في الدور الرابع أو الخامس .

كذلك فإن المصاب بالقصور التنفسي المزمن إذا حث الخطى للركوب في « التكسي » أو في الحافلة ، يشعر بضيق النفس وبالحاجة إلى الريادة في استنشاق الهواء وباللهاث مصحوباً أحياناً بالضيق والكرب والانزعاج . بحيث يشعر هذا الشخص بعد بضع سنوات في إذا لم يعالج بأنه من أصحاب العاهات .

وفي معظم الحالات فإن السبب في ازدياد هذا التدهور التنفسي هو الاهمال والتهاون والتقصير في اتخاذ ما يلزم عندما يشعر المرء بأول علامات ضيق التنفس هذا.

أسباب القصور التنفسي

♦ ما مرد هـذا القصور في التنفس أو هـذا العجـز في
 قيام الرئتين بوظيفتها بشكل كامل ؟

الأسباب كنيرة جداً ولا يمكن ارجاعها إلى سبين كها هو الشائع عادة يأنها تعود إما لاصابة بالربو أو لإصابة بانتفاخ الربة ، وفي حقيقة الأمر والواقع ، فإن اصابة عرضية في القصبات الرئوية يهمل الانسان أمرها أو لا يعتني بها العناية اللازمة ، يمكن أن تؤدي إلى التهاب مزمن في القصبات ، وهذا الالتهاب أو هذه النزلة الرئوية هي السبب في ٩٠٪ من حالات القصور التنفسي المزمن .

أول نصيحة نقدمها لك هي أن لا تهمال أصر السنزلة السوافدة الكريب ، وبخاصة عندما تكون مستمرة ، لأنها قد تصبح خطيرة بنتائجها . ومن الأمور التي يلاحظها الأطباء باستمرار أنهم يشاهدون الناس الذين يصابون عمرض السكر أو بارتفاع الضغط الدموي ، وهم مهتمون بمرضهم اهتاما زائدا يكونون قلقين جداً من جراء إصابتهم به ٤ في حين أن الأشخاص المصابين بالقصور التنفسي المزمن يستسلمون له مكتفين بالقول : « إن السبب في هذا القصور التنفسي هو الربو الذي نشكو منه » . أو أن يقولوا : « إنها النزلة الرئوية التي لم نستطع التخلص منها » . ويستسلمون استسلاماً كاملاً للمرض ولا يبذلون أي جهد في سبيل معالجتهم عما ألم بهم .

ومع ذلك ، لو أن هؤلاء المرضى كلفوا أنفسهم عناء مراجعة طبيبهم الخاص ، حتى ولو أن هذا الطبيب ألمح لهم بأنه ليس هنالك علاج حاسم للقصور التنفسي ، فإنه على الأقل يستطيع أن يساعدهم في تثبيت حالاتهم المرضية عند حد معين ، حتى أنه قد يستطيع التوصل إلى تحسين وضعهم الصحي ، مما ألم بهم شريطة أن يتبعوا القواعد الصحية المقررة في هذا الشأن ، وأن يتناولوا العلاج الذي قد يستمر لفترة طويلة .

ولنضف إلى ذلك أن المرضى أقوياء الإرادة وحدهم الـذين يتمتعـون بالثبات وقوة الصبر، هم الذين يلـترمون بهـذه التـوصيات، ولــلأسف

بجلة القيصل العدد (٤٠) من ١٣٤

الشديد نقول بأنهم قلائل جداً.

#### الحواء . . لا الدواء

# ماذا يتوجب على الانسان أن يعمل إذا كان يشكو من القصور التنفسى؟

إن أول ما يتوجب عليه ، كما يمليه الحس السلم ، أن يستشير طبيبه لكي يحدد سبب شكواه . ولا شك في أن الدواء الذي يوصف في حالة الإصابة بالربو يختلف عن الدواء الذي يعطى في حالة عقابيل الإصابة بذات الجنب ، أو بالنهاب القصبات المزمن .

ويتوجب أن يعلم الانسان بأنه ليس من دواء يستطيع أن يحل محل الهواء ، كما أن الاخصائي في التدليك سيعالج المريض لشهور طويلة ، وأحياناً نتطلب المعالجة بضع سنوات ، إذ يتوجب على المريض أن يتعلم كيفية القيام بعملية التنفس وأن يكبح جماح السعال لكي يجعله مفيداً .

وليس من شك في أن تخفيف الألم الذي يصاحب تناول الأدوية أمر «مشهور» إلا أنه لا بد من اللجوء إلى عمليات التدليك التي ثبت نفعها وجدواها ، للتمكن من ممارسة التنفس الصحيح البذي لا غنى عنه في هذه الحالات لتحسين حالة المريض . وهذا التدريب على كيفية القيام بعمليات التنفس الصحيحة يهدف إلى تحقيق غرضين اثنين :

- الأول جعل المريض قادراً على القيام بمجهودات متزايدة تباعاً بدون ارهافي للقلب أو للرثتين ارهافاً مزعجاً ، وذلك باستعمال العضلات التنفسية استعمالا صائباً حسناً ، وبخاصة حسن استعمال الحجاب الحاجز لدى القيام بعملية التنفس .
- والثاني تدريب المريض على أن بنجح في نفث البلغم اللذي يملأ قصبات الرئة ، وذلك بالقيام بتدليك خاص وبنارين رياضية معينة ، إذ إن هذا البلغم يسد القصبات الرئوية ويمنع المريض عن التنفس العميق .

ومن المفيد الاشارة إلى أن الشخص صحيح البنية يتخلص من هذا البلغم بفضل السعال ، وهو رد فعل طبيعي يقوم به الجسم لتحقيق هذا الغرض .

ويطلق على هذه الندريبات: «تمارين غسيل النهاب القصبات» لهذا فللتدليك الطبي أثر نافع في معالجة ضحايا الإصابة بالنهاب القصبات المزمن.

# تجنب التدخين . . وأماكنه

في معظم الأحيان يقف المريض أمام المعالجة موقفاً سلبياً ، فينتظر أن يشفى بدون أن يبذل أي جهد ، إلا أنه عندما يعرض المريض أمره على الطبيب الاخصائي يتحتم عليه أن يكون إيجابياً وأن يتعاون معه ، فيبذل أقصى ما يستطيع لتنفيذ أوامره وتوصياته وبخاصة أن يتابع التماريسن الرياضية في منزله ، بعد أن يكون مارسها في معهد التدريب والناهيل

الخاص ، وبمقدار ما يبذل المريض من جهد في هذا السبيل تتحسن حالته الصحية ويتجه نحو الشفاء .

• يعلم كل إنسان أن العناية بالصحة تنطلب تجنب التسدخين والابتعاد عن الأمكنة الملوثة بدخان التبغ، إذ في الأمكنة سيئة المهوية ، يتعرض المريض المصاب بالقصور التنفسي والذي لا يدخن ، يتعرض لنوبات شديدة من السعال ، وتهيج الغشاء المبطن لقصباته التنفسية تهيجاً شديداً عندما يشم رائحة دخمان السجاير . لهذا يجب على المريض أن يتجنب قدر الامكان تنفس الهواء الملوث ، ويوصى بالسفر إلى الريف ، أو كما يقولون تغير الهواء لـترتاح رئتاه ، ويوصي الطبيب مريضه عادة بالذهاب إلى إحدى حمامات المياه المعدنية ، حيث إنها مجهزة بعيادات التدليك ، فيقوم المريض ممارسة القرين اللازمة فيها ، علم بأن التجهيزات الفنية المتنوعة فيها تساعد المريض على أن يقوم بأحسن التمارين والتدريبات اللازمة ، ففيها مثلاً : الدوش على أن يقوم بأحسن التمارين والتدريبات اللازمة ، ففيها مثلاً : الدوش على أن التهوية وغيرها من المعدات الفنية .

ومن الجدير بالتنويه أنه بمقدار ما يسرع المريض منذ أول ظهور أعراض مرضه في ممارسة تدريبات التدليك في هذه الحمامات المعدنية بمقدار ما تكون أكثر جدوى ومنفعة له .

# ● وأخيرا، ما هي الأخطار المكن حدوثها بسبب الاصابة بالقصور التنفسى؟

إن أول الإثار الواضحة لهذا المرض الاجهاد غير الاعتيادي الذي يعانيه الفلب بسبب الحمل الثفيل الواقع عليه ؛ فإذا وقع المرء للسوء حظه في برائن هذا القصور التنفي المزمن ، فإن الحكمة تقضي بألا يترك هذا المرض بحيث تتزايد مضاعفاته ؛ فبسارع إلى الاخصائي بالأشعة لأخذ الصور الشعاعية اللازمة للرئة ، ويعرض نفسه على الاخصائي بأمراض الجهاز التنفي لقياس قدرته التنفسية . وهذا القياس سسهل وبسيط جداً بحيث يستطيع الطبيب بعد اجرائه أن يرسم مخططاً بيانياً لدى القصور التنفسي ، ثم يراقب الحالة المرضية ويتتبع نطورها .

● هل تدعو الحاجة للتذكير بالحقيقة العلمية القائلة بأن الجسم الذي لا يأخذ حاجته من الأوكسجين هـو أقـل مقاومة للأعيال المجهدة وللإصابة بالأمراض الانتانية ؟ وأن دم هذا الإنسان بكون نقيراً بالعناصر النافعة إلا أنه يكون غنياً بالفضلات المتعددة الأنواع . وأن أفضل طريقة للتحصين ضـد القصـور التنفسي هي أن يمارس الانسان التمارين السويدية الصباحية أمام نافذة غرفة نومه المفتوحة للهواء الطلق ، وأن يصاحب هذه التمارين تنفس عميق يـدخل بواسطته الحواء إلى أعياق الحويصلات الرئوية ، حتى ولـو أن الانسان لا يشـكو مـن القصور التنفسي ، ذلك لأن هذه التمارين ضرورية جداً لوقاية جسمه وتزويده بالأوكسجين عصب الحياة .

حافظ على تنفسك العميق واحذر من ضيق النفس ومن الاصابة بالقصور التنفسي .



بعتام د. سندی المنافتای ترى أيهما خير أن يرضع الطفل من ثدي أمه ، أم من لبن الرجاجة ؟ سؤال يتردد داخل آلاف البيوت ، وعلى جواب هذا السؤال يتوقف تحديد نوع الرعاية التي يحظى بها الرضيع ، والتي لها أكبر الأثر فيا ستكون عليه صحة البالغ وخلقه ، وأعظم الشأن في أن يصير بعد زمن إنساناً مستقر النفس نافعاً في قومه .

# ما أشد شقاء أطفال هذا العصر!!

لقد كتب على الكثير منهم أن يفطموا عن الثدي بعد أسبوعين من ولادتهم بلا ذنب اقترفوه . . لانصراف أمهاتهم عن الرضاعة الطبيعية متذرعات بخمسين سبباً مختلفاً يتخذنها معاذير لتقصيرهن : منها قلة اللبن أو عيب فيه ، أو عدم زيادة وزن الطفل ، أو ضعف الأم ، أو تشقق الحلمة ، أو واجبات الأم في الجتمع ، وهذه معاذير لا يؤخذ بها فإن المحلمة ، أو واجبات الأم في الجتمع ، وهذه معاذير لا يؤخذ بها فإن على إرضاع أطفالهن ، ولا يمنع الأم من منح طفلها حقه الطبيعي منعاً باتاً إلا الحمل والسرطان والسل المعدي وبعض أحسرض أخسرى (1) ،

فالجنبن في الرحم جزء من الأم، ومن كيانها . . وهذه الصلة ينبغي أن تدوم عدة أشهر بعد الولادة ، وإن كانت يـومئذ أضـعف ، فكلاهما يظل في حاجة إلى الآخر . . فالجسدان ، وإن كانا قد انفصلا ، مرتبطان بعدة روابط كيائية وفيزيولوجية وعقلية . . ومن الجلي أن هـذه الروابط تضعف إذا استبدلت الـزجاجة بثدي الأم .

إن الثدي يصنع اللبن ، ويوزعه نوزيعاً لا يدخله الخطأ . . فعلى رأس حلمته فتحات لعشرين قناة ضيقة ، وهذه الأقنية تتسع تحت دائرة الحلمة السوداء (اللعوة) فتصير مستودعات للبن ، ثم تتغلغل في الشدي حتى تنتهي إلى غدد اللبن وهي فجوات متسعة تبطنها خلايا كل عملها أن تصنع اللبن . . وتحيط بهذه الفجوات شبكة واسعة من أوعية الدم الدقيقة يكثر فيها جريان الدم ، فصنع أوقية من اللبن يقتضي مرور ٣٠٠ أوقية من الدم في هذه الأوعية .

وليس الثدي عضواً مستقلاً ، فإن نشاطه يعتمد على نشاط سائر الأعضاء ، وغدد اللبن تنمو في زمن الحمل ، يدفعها إلى هذا الفو مواد يفرزها المبيضان . . وفي نهاية أشهر الحمل تتلقى هذه الغدد من الغدة النخامية القائمة في قاعدة الجمجمة أمراً بالبدء في صنع اللبن .

# أهسمية الشدي للطفال

والثدي يؤثر تأثيراً بيناً في الرحم والمبيض ، فإن مص الطفل للشدي يحدث انقباضات متوالية في الرحم تساعده على البرء من آثار الوضع ، ويؤدي إرضاع الطفل إلى انقطاع الطمث . . فالغدة النخامية ، والخيلايا التي تصنع اللبن والحلمة وأوعية الدم والأعصاب والمبايض والرحم هي كلها أجزاء في جهاز معقد ، تتعاون جميعها على القيام بوظيفة معينة . فالثدي إذن خلق أداة لنمو الطفل أفضل نمو ، ولصحة الأم أيضاً . . ومثل المرأة التي تحول بينه وبين عمله كمثل الصينيات يوم كن يعقن نمو أقدامهن ، أو لعلها أقل منهن ذكاء .

إن حالة الثلي تلائم شفتي الرضيع ولسانه أتم الملاءمة .. وجل الحلمات المصنوعة من المطاط ليست إلا صوراً مشوهة منها .. والرضاعة تقتضي انقباضات متوالية في عضلات وجه الرضيع ولسانه وعنقه ، وحركات متعاقبة في فكه الأسفل ، وننفساً من أنفه ، وفي نفس الموقت يضغط الرضيع ثدي أمه بيديه الغضتين ليزيد جريان اللبن .. فالرضاعة عمل شاق ، وهي أول مجهود قدر على الكائن البشري أن يبذله



التعقيم يفقده بعض مزاياه . . ومع ذلك فإن لبن البقر إذا خفف بالماء وزيد فيه سكر اللبن ( اللاكتوز) أصبح غذاءً جيداً على ما فيه من عيوب ، إذ إن الجسم البشري قد وهب قوة خمارقة على أن يلبس لكل حسالة لبوسها .

#### آثسار الرضاعة الطبيعية

للرضاعة الطبيعية آثار عديدة على الأطفال:

الأول \_ حظ الرضيع الذي يحظى برضاعة طبيعية من السلامة والنجاة من أخطار العام الأول \_ وهو أخطر عام في حياته \_ ما بين ثلاثة أضعاف حظوظ الطفل الذي يتغذى بغير ثدي إلى عشرة أضعاف .

الثاني \_ أن الرضاعة من الثدي تجعل الطفل أقل مرضاً . . والأطباء كلهم مجمعون على هذا . ويدل الإحصاء الدقيق على إصابة لا ٢ ٪ من الأطفال الذين يغذون ولا يرضعون الشدي بعلل في الأمعاء والمعدة والرثتين والحلق في العام الأول من عمرهم ، على حين أن العلل لا تصيب سوى ٣٧ ٪ من الذين يرضعون الشدي . . للهذا تنظم دعوات بين الفينة والفينة للحث على الرضاعة الطبيعية في بلاد الغرب .

كيا يعتقد كثير من الأطباء أن الرضاعة لا تمنح الأطفال الصحة وحسب، بل تزيدهم أيضاً قدرة على الصبر وسكينة النفس وتمنحهم مقاومة أشد للأمراض المعدية . . وليس مرجع هذا كله إلى الوراثة وحدها ، بل هي مناعة يكتسبها الطفل أيضاً في أيام نشأته من طعامه ، ومن الرعاية التي يجاط بها .

الثالث \_ أن مص اللبن من حلمة المطاط لا يضارع الرضاعة من الثدي ، وليس له ما لها من الأثر في تكوين الوجه والحلق . فالرضاعة من الزجاجة هي بعض الأسباب فيا يصاب به أطفال كثيرون من بروز الفك الأعلى وانخشاف الدقن وتشويه الأنف وسقوط سقف الحنك ، وهذه الأضرار التي تحيق بتركيب الطفل تدخل الفساد على بنات أسنانه ، وتمهد لالتهاب اللوزتين والبلعوم ، والأذان وجيوب الجمجمة ، وأغلب الرأي أن الرضاعة الطبيعية تقلل قدراً كبيراً مما ينفق على الطفل إذا كبر من أجور أطباء الأسنان والمتخصصين في الأنف والحنجرة .

# آثسار الرضاعة في الأم

إن الإرضاع والرضاعة من الوظائف الطبيعية ، إذا هي أديت على الوجه الأكمل تكون آثارها خيراً . ونحن نعلم الآن أن الرضاعة توجد حناناً وعطفاً ورحمة من الأم على وله الها، وتوثق أواصر الناحية الروحية العاطفية بينها . . والثلاي لا يناله ضرر من نشاطه في الرضاعة ، فإذا فطم الطفل أخذت غدة الشدي تضمر حتى تعود إلى شكلها السوي الأول ، ولكن ينبغي أن ينال الثدي ما يجدر به من العناية قبل الرضاع وفي زمن الرضاع ، وبخاصة ما ينبغي من رفعه وشده برفق حتى لا يسترخى ، فإن الذي يصبه من التدلى ينشأ من قلة العناية وسوء

فيقضي إلى نمو الفكين والأنف والحنك نمواً كاملاً ويسزيد الوجه جمالا والصموت قموة .

أما رضاع الزجاجة فما أشبهه بمص سائل من أنبوب ، يمص الـرضيع اللبن منها مصاً سـريعاً سهادً .

يفرز الثدي في نهاية الحمل سائلاً أصفراً يسمى اللباء، وهو يحتوي على أجسام المناعة التي تقي الطفل من العدوى وتمنحه مناعة كبيرة تجاه غوائل الأمراض . . وفي اليوم الثاني بعد ميلاده تبدأ الرضاعة التي تقتضي مص الثدي وتفريغه تفريغاً كامالاً . . ومن معجزات المولى عز وجل أن مقدار اللبن الذي يفرزه الثدي يزداد تبعاً لازدياد حاجة الطفل إلى اللبن ، ويتراوح بين بضع أوقيات في الأيام الأولى وحوالي لترين ، أو لترين وربع بعد ثمانية أشهر .

وتركيب اللبن يجاري أيضاً حاجات أنسجة الطفل الأخذة في النمو، ويحتوي لبن الأم مواد بروتينية (زلالية) تشبه في تركيبها البروتينات التي تكون جسم الطفل . وهذه المواد البروتينية في اللبن لا تؤدي قط إلى حالات الأليوجيا (الحساسية) (١) التي ربحا أحدثها لبن البقر لاختلاف تركيب مواده البروتينية عن تركيب المواد البروتينية في جسم الطفل كها ههو مبين في الجهدول .

ومقدار البروتينات والفوسفور والكالسيوم المرجود في لبن الأم، هو على التحقيق أدق ملاءمة لحاجات الطفل من أي تلفيق صناعي ممكن . وكليا كبر الطفل قل معدل نموه، فعندئذ يقبل مقدار المواد البروتينية والأملاح في لبن الأم . . والثدي يوفق توفيقاً دقيقاً بين خواص اللبن ومقداره وبين حاجات الرضيع الدائمة التغير . وهو كسائر الأعضاء الحية يؤدي عمله المعقد بإحكام عجيب .

ولا يوجد مثل هذا التوافق بين حاجات الرضيع الكيائية وتركيب لبن البقر أو الماعز ، فلبن البقر يحتوي مقداراً كبيراً جداً من المواد البروتينية والأملاح المعدنية ويعوزه الحديد ، وهو أعسر هضاً من لبن الأم ، وفيه عدد ضخم من الجراثيم لتعرضه للتلوث ، فلذلك ينبغي تعقيمه ، وهذا

الغذاء ولا علاقة له البتة بالرضاعة ، ولو تعلمت المرأة من طبيب حكم كيف تكون الرضاعة ، لصانت ثديها حتى وإن أرضعت عدداً كبيرراً من الأطفال .

ومن اليسير توقي التهاب الحلمة وتشققها ، وخراجات الثدي بالرعاية الطبية . . ولم يقم دليل قط على أن الإرضاع يورث سرطان الشدي بـل على النقيض من ذلك ، فإن أصابع الاتهام تشير إلى عـدم الإرضاع على أنه من جملة العوامل المهيئة للإصابة بالمرض .

وإذا أصابت الأمهات ما ينبغي لهن من الطعام والراحة والرياضة كان لإرضاعهن أطفالهن أثر ببّن في تحسن صحتهم .. فبعد أن يولد الطفل بحدث رضاعه من ثدي أمه انقباضاً في الرحم بمنع حدوث النزف ويعين الرحم على أن يعود إلى طبيعته ، ومتى انقطع الطمث أتاحت حركة الثدي للمبايض فترة تنال فيها قسطها من الراحة .. ومن أهم الأمور أن تنال الأم في أثناء الرضاع طعاماً كافياً كاملاً .. وخيير للعلماء أن يبذلوا من الجهد في البحث عن غذاء كامل للمرضعات أكثر مما يبذلون لتطوير شتى الوصفات لعمل اللبن الصناعى .

وجدير بالأم وهي ترضع طفلها أن تعرف ما وسعها ، كيف تحافظ على صحتها ، وأن تدرك أضرار التدخين والفهوة التي تسري في الدم وينتقل أثرها إلى الرضيع ، وعليها أن تتجنب كثيراً العادات المستهجنة ، وأن تتحاشى هياج الأعصاب وحدة الغضب .

والرضاعة الطبيعية كها نعرف ، مهمة شاقة رتيبة ، إذ تـ ظل الأم بضعة أشهر مطيعة لابنها الذي يحب أن يرضع كل ثلاث ساعات أو أربع ، ويكون عليها في الوقت نفسه أن تقوم بعملها في المنزل ، فهي إذن في حاجة إلى نظام دقيق تأخذ به نفسها ، فلا يتسع لها أن تنال نصيبها من المتع كالنزهة ومعاشرة الناس والرحلات . بيد أن العوض الـ ذي تعاضه غنيمة لا تقدر فهي تتعلم الإيثار والحب ، وهي تغتبط حين تفيض على رضيعها ما يزيده صحة وقوة وجمالا . . وهذا الشعور هو قوام سعادة المرء في الحياة ، فإن أكثر ما يجلب الحزن على الآباء هو ما يلحق ذريتهم من آفات تصيب العقل أو البـدن .

ترى لم كتب على كثير من الأطفال أن يـرضعوا مـن زجـاجة لا مـن ثـــدي ؟

# هـل يوجـد البـديـل

صحيح أن تغذية الرضيع أيسر على الأم من إرضاعه ، وأجدى على الطبيب ، وقد تحسنت أساليها إلى حد كبير ، وأضحت عواقبها طيبة في أغلب الأحوال ، وهي خليقة أن تنفع إذا كانت الأم ذكية ، أو إذا أمكن استخدام عمرضة مدربة . . إلا أن ثقات الطب يجمعون على تركية الرضاعة الطبيعية ، ويؤمنون أن البديل الكامل عن لبن الأم لم يوجد قط ، وأن جميع الأمهات على التقريب قادرات على إرضاع صغارهن .

إن الأسباب التي صرفت الأمهات عن الرضاعة الطبيعية هي أسباب فيزيولوجية وخلقية معاً. فالأم في هذا العصر لا تستفيد من تعليمها

وعاداتها ما يهيئها للأمومة ومقتضياتها، ولا تعرف قيمة الوظائف التي يؤديها الثدي، والحبل متروك لها على الغارب في اختيار ما يحلو لها من أسوأ عادات الطعام، فهي لا تأكل زمن الحمل والرضاع ما ينبغي لها من غذاء يدر اللبن، ولا تعنى عناية علمية بثديها وحلمتيها اللتين يجب أن تدلكا دلكاً رفيقاً بين الحين والآخر وهي لا تبدرك أن الرضاعة كالحمل وظيفة عضوية لا غنى عنها.

ويرى كثير من الأمهات أن عملهن ومستقبلهن وشؤونهن الاجتاعية أهم من رعاية أطفالهن . وبعد أن كانت الأمهات تلقن بناتهن ما ينبغي أن يعلمن من شؤون رعاية الطفل ، فقد قبل ذلك حتى كاد ينقرض في جماعات كثيرة من الناس ، وغدت الأمهات في هذا العصر تجهلن وظائف التربية وأساليب تغذية الرضيع فما أسرع ما يصغين إلى ما تشير به القابلة أو الصديقات أو الزوج بفطام الرضيع . . وكان أحرى بهن أن يتفكرن فيا للرضاعة الطبيعية من عظيم الشأن . وفضلاً عن ذلك فيان قواعد الصحة في هذا العصر قد ألقت عبئاً ثقيلاً على كواهبل الأمهات ، إذ أصبحت تنشئة الطفل تنشئة كاملة تتطلب أدق العناية . . ولقد غدت حاجة العالم اليوم إلى شباب أقوياء العقول والأبدان أمس عا كانت عليه في أي عهد مضى في تاريخ الحضارة .

إن الأم وهي ترضع وليدها إنما تؤدي واجبها الـذي تحتمــه عليهــا مسؤوليتها تجاه أطفالها وتربيتهــم تربيـة ســليمة تمكنهـا مــن أداء واجبهــا المقـدس الـنبيــل .

جدول يبين الفروق الرئيسية بين لبن المرأة ولبن البقر

| حليب البقر<br>١٠٠٠ سم (ليتر) | حليب المرأة<br>١٠٠٠ سم (ليتر) |                    |
|------------------------------|-------------------------------|--------------------|
| ٣٣ غ                         | ۱۲ غ                          | بسروتيين           |
| ٨٤ غ                         | ۰ ۷۰ غ                        | سكر اللبن (لاكتوز) |
| ۳۷ غ                         | ۳۷ غ                          | دســـم             |
| % oA                         | 7, £A                         | ا _ مشبعة          |
| 7, 17                        | % 04                          | أ ــ غير مشبعة     |
| ۸۰ ملغ                       | ۱۵۰ ملغ                       | صوديوم             |
| ۱۰۰۰ ملغ                     | ١٥٠ ملغ                       | فوسفور             |

# السهبوامسش

(١) عن محاضرة للدكتور «الكيس كارليل» مؤلف كتاب «الإنسان ذلك المجهول» .

(٢) إلا في حالات هي من الندرة بحيث يصعب إعطاء نسبة دقيقة عنها .

عِلْة القيصل العدد (٤٠) ص ١٣٨



# بقلم: غالب حمزة أبو الفري

أتشكين كثيراً في حديث المرأة إلى المرأة عندما يختلط هذا الحديث بدمائها فترفضه وبقلبها فتلفظه ، أم أن أموراً كهذه لا بد وتكون فليس كل كلام يمكن أن تقبله المرأة من المرأة ، قالتها وشا وعيونها مصوبة إلى وجه صديقتها التي تود .

لا أدري يا أختاه عما تتحدثين ، قالتها سهى في روية وكانها تريد أن تسير غور رشا بهدوء صوتها التي حاولت أن تجعله باردأ كالصقيع هادئاً كأعماق بثر ، لكن رشا لم تقتنع بل تابعت قولها :

انت تعرفين ما أعني ثم تتجاهلين ، لقد مررت بالتجربة واستطعت أن تقفزي على أحراتها ببرودة أعصابك وتجلدك ، فكنت كعهدي بك قوية قادرة وآسرة معا ، لدرجة جعلتيه يعود صاغرا إليك وفي قلبه جرح يتزف وفي نفسه ألم صارخ ، استطعت أن تضمديه يعينيك في هدوء وروية . . ثم بعد كل هذا تقولين عها أسألك عنه بأنك لا تدرين .

انظري إلى امتقاع وجهك ورعشة أطرافك وسهاد عينيك ترين المشكلة أكثر وضوحاً مما تظنين لا لأنه أرادها هي ، وإنما لأنه استطاع أن يخفي رغبته هذه عنك أكثر من عشرين سنة .

# وصمتت ثم قالت سهى:

● قد أكون عشت معه خلالها كامرأة تافهة ، لا تدري من أمر زوجها شيئاً . . لم أكن أظن أنها قادرة على اقتلاع جذوره من بيته هي التي تزوجت وتركته رغم معرفتها بأنه يحبها ، وعندما أقدم على خطبتي رفضت ، لكنك أنت التي جعلتني أقيل فأنا أعرف ماضيه . . أذكر حبه ولا أنسى ، فنحن كها تعرفين جيران نعيش في زقاق واحد ، وعندما تزوجته ظننت أنه شفي عما ألم به ، حتى إذا توفي زوجها يتبعها كظلها . . يرم جسور حياتها للصلة العائلية التي تربطه بها ، وقد جاء يومها يستأذنني في أن يفعل ، فلم أنجل عليه يل قلت له ذاك شيء واجب عليه ظروف الحياة وتقاليدها . ومنذ ذلك الوقت أحسست بأنه لم يعد ذلك الزوج الذي عرفت .

لقد عاد الحب القديم يسري في عروقه وكانت الفرصة سانحة ليبـذل نفسه معها من جديد.

.. وهل رضيت أن تتزوجيه بعد انتهاء العدة . .



لا أدري، لكن كل من أعرفهم يؤكدن ذلك لي إلا هو فقد رفض أن يجيب وتركني أتخبط في حيرتي، أعايش الألم وأعانقه.. أعنف نفسي على قبوله كزوج طيلة كل هذه السنوات.

# وتصمت ثم تعاود الحديث:

● كثيراً ما كنا نقول بأن الإنسان عندما يكبر يلفظ بعيداً كل ترهات الماضي وينسى أخطاءه ويتجنبها ، لأنه قد وهب حياته للحاضر الذي يعيش والمستقبل الذي يأمل .

#### وتجيب رشا:

\_ ذاك أمر لا يمكن أن نختلف عليه ، لكن لماذا تأكل الظنون قلبك وأنت أعرف بما يقوله الناس ، فكثيراً مما يقال لا طعم لـه ولا لـون ، وإن كانت هناك رائحة ، ورائحة كل ما سمعتبه هـو أنـه يقـوم بـواجبه تجاهها وبعد أن استأذنك ، فلو كنت غيورة وخائفة فلم وافقت ؟

- وافقت لأنني أئن بأنه سيصنع ما يريد ، وأن طلبه كان مجرد تمئيلية أراد بها أن يغطي موقفاً ما شككت فيه ولم أمعن الشك فيه كثيراً ، لأن الحقائق لا يمكن أن تغيب ، وها هو الدوي يملأ أذني يطن ، يأكل كل وقتى في التفكير في حقيقته .
- ــ لكنني أعرف رجاحة عقلك ، فأنت زوجته وأم أطفاله ، لا يمكن أن يفرط في كل هذا بسهولة ، وإن اندفع ، فإلى فترة يعود بعدها تائباً . . هكذا أظن . .
- إذن أنت أيضاً تعرفين ولا تمنحيني هـذه المعرفة ، وإلا لما قلمت
   إنك تظنين . . فالظن بداية اليقين على ما أعتقد .

# وضحكت رشا من كل قلبها وقالت:

.. أوتدرين يا سهى أن هذه اللهفة التي أراها تطل من عينيك أكاد أشاهدها في عين كل امرأة يبحث زوجها عن الجديد . . وهـ و أمـر عين ، أن نكون نحن الحرائر لعبة هذا الرجل ، لدرجة تجعلني أفكر في طريقة نستطيع أن نحارب أنانيته وحبه لذاته . . .

# وتجيب سهى:

● ولكن الوقت ليس وقت فلسفة ، هناك مشكلة واضحة المعالم أمام ناظريك ، وتبحثين أنت عن معالجة هذا الموضوع بشكل جذري ، قد يكون لدراستك التي تلقيتها في الجامعة دخل في هذا التفكير ، لكن ما

ذنبي أنا صديقتك أن أغلف عواطني وأكتم آلامي وأبق حبيسة هذا البيت، هو لا يقول والناس يقولون الكئير.

# وتجيب رشا:

- \_ هناك أكثر من طريقة لو فكرت فيها لوجدت الطريق لمعرفة الحقيقة منه ، فالمرأة بدموعها أقوى على استنطاق الصخر إذا أرادت . . فهلا استخدمت هذا السلاح .
- أوتظنين أن دموع المرأة سلاح كاف للوصول إلى الحقيقة . .
- هو بنظري أقوى من هذا وأعظم إذا عبرفت كيف تستخدمينه ،
   فليس هناك أشق على الرجل من بكاء امرأة خصوصاً إذا كانت هذه المرأة زوجته .
- أنت على حق ، سأحاول أن أعرف كل شيء بنفسي هذه المرة . .
   فلقد ضقت ذرعاً بما يقال ، وأصبح من حقي أن أنـتزع الحقيقة من شه انتزاعاً .
- \_ هكذا أريدك امرأة قرية . والآن ، هلا سمحت لي بالانصراف فقد حانت عودتي إلى الكلية ولكن . . .
  - ولكن ماذا . . يا رشا؟؟
  - \_ أيكن أن أطلب منك شيئاً ؟؟
- قولي فأنت تعرفين بأنك تأخذين مني كل ما تـرغبين ، فــأنت مديق.

#### وتضحك رشا، وتقول:

- احضري الليلة محاضرتي التي سأقدمها على مسرح الكلية ، بدلا
   من هذا الضياع الذي تعيشين فيه .
  - سأنعل يا رشا.

وتتعانق الصديقتان ، وتمضي رشا في طريقها إلى البيت بينا تبق سهى مع أحزانها التي أخذت تفكر فيها بأسلوب جديد . فلقد منحتها صديقتها مشاعر الشجاعة للوصول إلى ما تصبو وترغب .

أليست المعرفة هي أول درجات النجاح ، وإذا تحقق كل ما خافت منه ترى ماذا سيكون الموقف؟؟

وتنخرط سهى في تفكير عميق جعلها تنسى نفسـها وهــي في مــوقفها ذلك حتى إذا ما جاء زوجها قالت ببساطة :

- أراك قد تأخرت ؟؟
  - وأجاب كالعادة :
- \_ فأنا مشغول هذه الأيام وتعرفين ذلك جيداً . .
  - مشغول عاذا؟؟
- \_ بالضيوف الذين وفدوا إلى الشركة ، أنسيت أننا مقدمون على

عِلْة القيصل العدد (٤٠) ص ١٤٠

عمل كبير يحتاج إلى التركيز والفهم والمعاناة أيضاً.

- وما معنى هذا الكلام؟؟
- \_ معناه أنني لن أكون معكم على العشاء أبضاً.
- لا بأس، قالتها في هدوء، وأردفت، وأنا سأذهب
   لحضور محاضرة صديقتي رشا في الكلية..
- ـ لا بأس فهذه أسلم طريقة تستطيعين بها أن تمسكي نفسك من الثرثرة مع من يسوى ولا يسوى ، فكثيراً ما قتل الفراغ حياة الكثير من الناس . وصمت .

ويمضي إلى غرفة نومه لتظل هي بعيدة عن الغرفة ، تنصرف إلى لملمة أفكارها في دهشة واستغراب فهذه هي المرة الأولى التي يسمح لها فيها زوجها بالذهاب لحضور محاضرة فقد كان يكره دائماً غياب المرأة عن بيتها لأي سبب .

ويجيء ولداها ، فيقبل عليها بلهفة حتى إذا ما انتهيا من أداء واجبها سألت المربية أن تلاحظها كالعادة ، ومضت إلى خزانة ملابسها تختار واحداً من فساتينها ، حتى إذا ما انتهت من انتقاء ما تريد أسلمت وجهها للمرآة لترى كم تغير هذا الوجه ، لقد أحاطت بالعينين هالتان سوداوان أصابتاها بالفزع بادئ ذي بدء ، لكنها عندما عرفت سبب تواجدهما ، هدأت نفسها واستكانت .

وفي الجامعة ، التقت سهى بالعديد من صديقاتها اللواتي فسوجئن بتواجدها ، أما رشا فقد كانت سعيدة بوجودها ، لدرجة جعلتها تحتني بعقدمها في مقدمة محاضرتها التي أعدتها عسن المرأة بسين الشك والغيرة ، واستمعت سهى إلى المحاضرة في نصف ابتسامة . فلقد استطاعت رشا أن تصور مظاهر الشك ، والغيرة في صور متداخلة أظهرت حقيقتها كعنصرين يهدمان حياة المرأة العصرية في المجتمع النامي ، كما قدمت المحاضرة إحصائيات كثيرة عما يجري خارج البلاد ، في عرض شيق شد الكثيرات إليه ، حتى إذا ما انتهت رشا من محاضرتها أخذت صديقتها معها إلى مكتبها لتعطيها بعض الكتب قائلة :

ــ ربحا تكون المسافة بينك وبين القراءة قد بعدت طوال كل هذه السنوات ، لكنني أجد نفسي حريصة على أن أعيدك إليها وأنت في هذه المحنة .

#### وضحكت، ثم تابعت قولها:

مد لا استطيع أن أمنع نفسي من التفكير في حياتنا معاً ونحن نمضي إلى المدرسة الابتدائية فالثانوية سوياً ثم نفترق ، لكن فراقنا لم يكن دائماً ، فلقد تزوجت أنت ومضيت أنا أستكمل دراستي ثم أتزوج ونعاود رحلة الصداقة بعد ذلك في هدوء ، ولهذا تجدينني أشاركك المجنة ولكن في

خوف لا عليه منك ولا منك عليه ، وإنما من أفكارك على نفسك ، انظري إلى وجهك في المرآة تجدينه قد تغير كثيراً بعد تلك الساعات التي أمضيتها معك والسبب يعود إلى أنك قد استطعت أن تلغي أفكارك السود وتبعدها ولو لفترة عن قلبك ، وهذا هو ما أريده ، إننا نحين الحرائر أقدر على صنع مستقبلنا بيدنا إذا أجدنا صنع عجينة أذواجنا ، قد تقولين بأن الوقت قد فات بالنسبة لزوجك وأنا أخالفك في هذا الرأي .

انظري إلى دخائل نفسك تجدين أن هناك أموراً تافهة تراكمت، صداها في عقلك وعقله لدرجة جعلتها تطغى على أحاسيس الجهال في حياتيكما ولا أظن أنني كاذبة عندما أقول بأنك قد استمرأت حياة الزوجية، فلم يعد لديك ما تمنحينه له هو الذي يعرف معنى ما تمنحه المرأة.

إن الرجال عبارة عن أطفال كبار إذا لم نمنحهم ثقتنا وحبنا ومع هذه الثقة ما يرغبون فيه ويريدونه نجدهم باحثين منقيين عن أشياء جديدة وهنا مكن الخطر.

قد تظن كل امرأة أنها عندما تنجب قد استطاعت أن تشد قدمي زوجها إلى جانبها وتنسى بأن هذا المولود الـذي جاء إذا لم تكن الـزوجة قادرة على فهم معاني الزوجية قد يكون ويصبح أسـلوب شـقاء ومضـايقة بينها وبين زوجها.

كثيرون هم الأنانيون بين الأزواج لكن أنانيتهم تختفي وراء كلمة حب وحنان صادقتين تمنحها الزوجة في لحظة فراغ ولكن قد تكون مشاغل الزوجة أقسى من أن تمنحها فرصة هذا الفهم فتنسى في غمرة مشاغلها أن الرجل مها كبر هو مجرد طفل وطفل كبير، ليس كها يقال لعبته المرأة وإنما لعبة المرأة الرجل.

انظري إلى المرأة أية امرأة قد تكون قادرة على كتم عواطفها مدة أطول من الرجل لا لأنها جبلت من طينة مغايرة وإنما لأن الإرادة الإلهية منحتها القدرة على تحمل أعباء الحمل والولادة وتربية الأطفال، وهي أعمال في حقيقتها ليست سهلة ، فقد ينفر الرجل من بكاء طفله الصغير في الليل ، لأن هذا البكاء يزعجه ، أما المرأة فتقوم عن طيب خاطر لتهدهد وليدها في نعومة ، وهذا في رأيمي منتهى قوة المرأة وقدرتها على الصبر والتحمل .

وتعود سهى إلى البيت وقد ضخت رشا في شرايبها دماء الصبر في سعادة من يعرف طريقه في هذه الحياة . فالأنثى ، أي أنثى ، ليست أسيرة أهواء الرجل مهما كان حبها لهذا السرجل لأن لها كرامتها التي يجب أن تحافظ عليها بأسلوبها الذي تجيد .

وتمضي سهى في طريقها الذي رسمت بعد أن ألقت جانباً تساؤلاتها تلك التي كانت تطل من بين عينيها ، عندما ترى زوجها وهو يعود إلى بيته منهوك القوى لكنها مع كل هذا لم تفرط قليلاً في أي حق من حقوقه عليها كزوج ، فهي تعرف حاجته إلى الراحة ونفهم متطلبات معدته ، فتعطي كل ذلك له في صمت دؤوب خالة زوجها دهراً هو الذي تعود على أحاديثها وثرثرتها ، ولقد تجاهل ذلك في بداية الأمر لكنه لم يعد يطيقه في نهايته فسألها دون أن تجيب وإنما مضت تلوب أرجاء الغرفة تمنح عملها جل وقتها في سعادة من يشعر بأنه قد عرف أسلوب التعامل مصع الأخرين ، فلقد لاحظت أن اهتامانه بها وبالبيت قد أخذت تتجدد لكنها مع كل ذلك لم تعر ما يصنع أي اهتام وإنما مضت في سياستها تلك راضية قانعة حتى إذا ما جاء صوت صديقتها رشا عبر التليفون متسائلاً أجابت ضاحكة :

لقد وجدت طريق أخيراً فأنا ألمح بأنني قــد استطعت أن أنقــل
 الكرة من شباكى لشباكه .

وأجابتها رشا :

ــ الحمد لله ، هذا هو الذي قصدت ولقد استطاعت حكمتك أن تزيل الأشواك ، لكنني وأنا هنا أيضاً صادقة لا تزيدي كثيراً فيا صنعت حتى إذا ما عاد إلى فتح الحديث معك هذه المرة تقبلي ذلك برحابة صدر ، دعيه يحكي كل شيء دون أن تعطيه رأيك ، فهذه هي الطريقة المثلى التي يمكن لنا نحن الحرائر أن نعرف ما يصنع أزواجنا بعيداً عنا . وأقفلت الساعة .

أما هي فقد فهمت كل شيء ووعته ، وآن لها أن تستريح ، فالمعرفة في نظرها وسيلة راحة مهما كانت نوع المعلومة التي ستصل إلى عقلها هذه المرة .

ستتقبل الأمر الواقع بشيء من الإدراك لكن هذا القبول لا يعني الموافقة فهناك أكثر من طريق يستطيع خلالها الإنسان أن ينضو الأشواك عن قدميه وهي جادة هذه المرة يملأ قلبها إحساس بسالقدرة الواعية المتمكنة.

ويعود زوجها هذه المرة وعلى فمه شبه ابتسامة وادعة ، ليلقي عليها التحية في هدوء حتى إذا ما ردت عليه قال :

- أولا تسائلينني سبب هذه البسمة التي ترينها على وجهي . .
   وأجابت :
  - ومنذ متى كان لي الحق أن أسألك؟؟
     وربت على كتفيها في حنان وقال:
  - \_ سهى ، لا أدري كيف أبدأ حديثي معك .

وصمت ، فقالت :

لا عليك فأنا لم أعد راغبة في سماع شيء.

وأجابها زوجها :

\_ لكن الأمر في هذه المرة في غاية من الخطورة أوتـدرين مـا تـريد الأخرى ؟؟

وأجابت في شيء من السخرية :

لكنني أعرف ما لا تريد وهذا يكفيني . وصمتت .

ولكن زوجها لم يسكت بل قال :

\_ لقد طلبت مني بعد أن أنهت عدتها أن تقترن بي ، ولقد حاولت أن تزين لي هذا الزواج وتعدد مزاياه . ثم صمت .

• ولماذا لم تجبها إلى رغبتها ؟؟

\_ وأنت والأولاد وحياتنا التي نعيش هل ادعها طعماً للغيرة ، ثم بعد كل هذا وذاك هناك أشياء أخرى لا أريد أن أثقل عليك بسماعها إذا كنت لا تودين سماع ذلك .

وأطرق برأسه إلى الأرض قليلًا فترة من الوقت، فقالت:

لا بأس أفرغ كل ما في جعبتك فأنا أنتظر كل كلماتك هذه منذ

مم نظرت إليه نظرة أسى وحسرة فقال:

ــ لا عليك فأنا أعرف أنك على حق في كل ما تقولين وحتى في نظرتك إليَّ ، لكنني أنا الآخر محـق فواجبي الأسري تجاهها يملي علي الموقف الذي وقفت ، أما الآن فكل شيء تغير ، بعد أن سمعت منها ما سععت . .

لقد أجبتها بكلمة واحدة بأنني سعيد بزوجتي وبيتي وأبنائي ولا أريد أن أهدم كل هذه السعادة بأحلام يقظة تعيشها أنثى مات زوجها فأرادت أن تستبدل وحدتها ، بأسلوب بمنحها الحياة بينا بمنح الأخرين القسوة ، ولهذا قلت لها أنت حرة في أن تتزوجي من تريدين ، أما أنا وإن كنت قد فكرت في يوم من الأيام قبل أن تتزوجي في الاقتران بك فلأنك كنت تمثلين في نظري شيئاً تساقطت ذكرياته مع الأيام ولم يبق منها حتى الهلام ، ومضيت إلى الخارج ، وصورتك يا سهى تملأ اللطريق أمامي ، أتدرين بأنني كنت حريصاً على أن آتي إلى هنا لاقول لك كل شيء ، فأنا بدونك بأنني كنت حريصاً على أن آتي إلى هنا لاقول لك كل شيء ، فأنا بدونك ودون هذا البيت لا أحس بأي معنى من معاني السعادة .

وصمت ، لكنها آثرت هي الأخرى أن تشاركه صمته ومدت يدها إلى يده وأخذت تضغط عليها في حنان ونظراتها كلها مصوبة إلى الوجه الذي أحبت ، وجه زوجها الذي عرف كيف يسترد قلبها مرة ثانية ، بعد فترات من الشكوك قاتلة ومضنية .



بعتلم: احمدع ودة



إنني أعرف ذلك البيت . . أعرفه حق المعرفة . . فيه أطلقت أول صرخة بين يدي القابلة الضريرة « نثرهة » . . فيه تعلمت الكلام صوتاً صوتاً . . فيه حبوت ومشيت وتعثرت وسقطت . . فيه احتضنت أقواسه الشامخة يقوم عليها سقف مقبب منتفخ . . فيه حلمت أمي أن يولد ابني البكر « عايد » على يديها بعدما تخرم الموت القابلة الضريرة تلك . كانت لا تفتاً ترقب بطن « حليمة » وهو يتكور . . تتحسسه برفتى وحنان . . تضغط على نواجذها الحشة .

- اكبريا مصطفى، اكبريا ولد، اكبر أيها الشقى، وتقدم لي كوباً من الحليب الساخن يطفو عليه الزبد.
- سنسميه مصطفى . . هل تسمع ؟ . . مصطفى . أشرب الحليب حتى آخر قطرة . . أسمح الرغوة عن شارب الذي ما زال كزغب القطا . . أنجشأ .
  - وما أدراك أنه ولد ذكر ؟

تمرر يدها على بطن «حليمة».. تقـرب أذنهـا منـه .. تحـدق إليُّ متحدية .

ـ ذكر، وستسميه مصطفى .

أبي أيضاً كان يناديني « أبو مصطفى » . . يبرم شاربيه سروراً من أن ابنه الوحيد كبر وتزوج وهناك في الطريق حفيد سيحمل اسمه . ربما لهذا زوجني قبل أن يغلظ شاربي . أوصاني في الليلة الأولى وهو يشد على

كتني :

\_ ها .. أريد (دزينة) من الأولاد .. (دزينة) .

لم أكن أعرف آنذاك أن انفرادي بحليمة تحت سقف واحمد سميثمر جيشاً من الأولاد كما يشتهي أبي . عنفني لما أبكرت بالذهاب إلى الحقمل . أقسم على أن أترك المحراث .

\_ كيف تترك عروسك في يومها الأول؟. ألا تخجل من نفسك ؟!

عدت إلى «حليمة»، لكني لم أستطع نسيان وجهه الطافح بالعرق. مسكين . . لم ينس أبدأ أنه لم ينجب غيري من الذكور . كان أساه يبلخ ذروته حين يسرح ببصره في الأرض المترامية . . يتنهد مجرقة .

\_ لو كان لي ولدان غيرك أو ثلاثة ، لارتحت مـن هــذا التعب .

ثم لا يلبث أن تفترش وجهه السعادة حين يسرى الأرض تتفتق عن سيقان القمح ، أو وهو يعبى الأكياس من البيدر بقح أصفر . . يفتل شاربيه ويربت على كتفى بزهو :

\_ انظر یا ولد الی نهایة التعب .. انظر إلی هده الأرض .. هل تری أجمل منها ؟

ثم يىرسل ببصقة إلى الخواجا «داود» حيثًا كان، ويعلن كل مــن يفكر بالسقوط تحت إغراء المال، فيبيع ولو جزء يسير من أرضه ليسكت

عِلَّة القبصل العدد (٤٠) ص ١٤٣

إلحاح الطمع .. يسترخي تحت شجرة لوز أو زيتون ظليلة . \_ تعال يا ولد استحم بهذا الظل .

كان لا يخطئ في التعبير عن مشاعره . لذة الجلوس تحت الشجرة كها لمست أفضل بكثير مسن الاستحهام في البئر الغسربية ذات السدرجات الخمس . الجلوس هناك يمتص التعب ويزرع الرأس بألف حمل جميل : الزرع والخصب والبيادر العامرة والزيت السائل ذهباً أصفر ، ثم الزواج من احليمة » ، وإنجاب (دزينة) من الأولاد أنثرهم في الأرض ، بعضهم يقتلع العشب ، والبعض يشذب الأشجار وبعضهم يتربص بالعصافير ، وأخر النهار تتوجه الأسرة بكمالها وجلالها إلى البيت ذي الأقواس الشامخة والقبة المنتفخة .

إنني أعرف هذا البيت . . أعرفه حق المعرفة . لقد تراصت البيوت من حوله وارتفعت سامقة مشرعة النوافذ ، ولكنه البيت . ها هي ذي أقواسه الشامخة تنوء بحمل قبته المنتفخة . لم ينسني فراق عشرين عاماً هذا البيت . لقد أطلقت فيه أول صرخة . . فيه تعلمت الكلام صوتاً ، صوتاً . . فيه حبوت ومشيت وتعثرت وسقطت . . فيه كان من المقدر أن يولد ابني البكر ، وكل أولادي ، لو لم يجزقنا سيف أيار القاطع .

قال لي أبي في تلك الليلة الحالكة والناس يخطفون المتاع ويهربون أفواجاً بعكس البحر .

ـ اذهب يا بني بزوجك . . اذهب . . لقد غدا البقاء هنا مستحيلاً .

ضمت أمي «حليمة» وقبلتها على وجنتيها والتهمت بطنها . حين نظرت إلى كانت عيناها تسبحان بالدموع .

انج بابنك يا بني . . إنهم يبقرون بطون النساء . .
 اليهود يبقرون بطون النساء .

رفضت في البداية أن أنرك البيت. ترقرق الدمع في عيـني والــدي. هجم عليَّ يلثمني ثم دفعني بغلظة .

\_ قلت لك اذهب .

تمدد على المسطبة قائلًا بحزم:

\_ أما أنا فلن أغادر البيت مها كان الفن.

تربعت أمي بجانبه . نظرت إلى بطن «حليمة» بياس . أطبقت يد وحشية عليه . مزقته . انزلق منه «مصطفى» بغير صراخ . لطمت وجهي . دفعت «حليمة» فتدحرجت أمامي كرة مهترئة من المطاط . انضممنا إلى من كانوا يمشون هرولة . ينعاهم رصاص وصراخ صبية يجلدهم سلطان النوم .

عِلَةَ النَّيْصِلُ العلد (٤٠) ص ١٤٤

كانت الأرض ليلتها تن تحت أقدام عمياء ، والساء كدرة متجهمة تفرش الطرقات والحقول بالفحم . لا أدري كم مشيت بـ ، عليمة » ، ليلة ، ليلتين ، عشراً . المهم أننا انتهينا إلى خيمة بقرنين عـظيمين . . المهم أن أمي لم تعد تتحسس بطن «حليمة » وتقدم لي كوباً من الحليب الساخن يطفو عليه الزيد . ما عاد أبي يدعوني «أبو مصطفى » وهو يركض خلف الحراث ، أو وهو يستلقي تحت زيتونة يستحم بظلها الظليل .

تعلمت بالتدريج كيف انضم إلى الرجال في الخيم ، نلعب (السيجة) و (الضامي) ونحلم بالعودة على أجنحة السطير فيا الأولاد مبعثرين على التراث الأعزل يعفرون به رؤوسهم . يعجنونه تصنع منه الصغيرات عرائس ، والصغار كرات صغيرة يلعبون بها حين تجف عوضاً عين كرات الزجاج . وجوههم شاحبة شحوب فراخ جفتها أمهاتها . يثير منظرهم في نفوسنا نحن الكبار الأسى ، بيد أنا نواظب على اللعب والحلم بالعودة على أجنحة الطير .

نسيت « حليمة » ونسيت بطنها إلى أن جاءتني جارة عجـوز أضـحت قابلة للمرة الأولى .

\_ مبروك مصطفى .

أغمض الفرح عينيه وانزوى في ركن مهجور . حين طلبت مني «حليمة» أن آتي لها بسمك طازج ابتعته من شباك الصيادين في بحر يافا الجميل . زغردت أمي وقبلتني بفرح .

\_ ميروك .. سأصبح جدة .

قهقه أبي وهو يستلق تحت شجرة لوز خضراء .

\_ آه .. لم تخيب رجائي فيك .

عبثت أصابعه طويلًا بشاريه قبـل أن يمتص رحيـق مشـاعره الـدافقة بالسرور :

ستدع في أمر تربيته . . سأجعل منه كها جعلتك رجلاً
 وأنت بعد في السادسة .

دسست يدي في جيبي . أخرجت ما فيه من قروش ، دفعتها إلى العجوز فتراجعت مذعورة تستعيذ من الشيطان . أعدتها وصرخت بلا وعي .

\_ اسمه عاید ... عاید .

قالت «حليمة» وهي تلقم الصغير ثديها :

ـ انظر . . إنه يشبهك ،

لم أنظر. رمتني بنظرة عاتبة .

\_ لم لم تسمه مصطفى ؟. سيغضب عمي لو علم .

أطرقت برأسي طويلاً. تساءلت إن كان أبي قد ظل صامداً في وجه الخواجا داود ولم يبعه الأرض ، أو إن كان هذا قد استولى عليها عنوة بعد الاحتلال. أه الخواجا داود!

أيقظني أبي . تركت الفراش متبرماً لانقطاع الحم . كنت أركض خلف وحليمة ع . تعثرت وسقطت فارتميت بجانبها ألهث . مددت يدي إلى صدرها . ضربتني برفق . فتحت عيني على سبابة أبي وهي تداعب أنفي كي أنهض . أخرجت البغل من الحظيرة .

هناك عند البوابة رأيته يتحدث إلى رجل أشقر ذي أنف أقنى وعينين زرقاوين بغيضتين . سمعته يرطن بكلام غريب تخالطه عربية مفككة فيا أبي يهز رأسه استنكاراً . تناول رسن البغل من يـدي وقفـز على ظهـره تـاركاً الرجل يرطن بلكنته الغريبة . ظل طيلة الطريق يلعن ويسب .

\_ اليهودي الخبيث .. يراودني عن أرضي .. الخبيث .

لم يبأس ذلك الرجل الذي عرفت أنه يدعى الخواجا داود. ظل يتردد على البيت والأرض .. يفترسها بعينيه . ينطلق من تل أبيب يتشمم الأراضي الدسمة . كان أبي يكرمه غاية الكرم ولكن حين يأتي على ذكر الأرض يكفهر وجهه وبالكاد يكبح جماح نفسه يقول بهدوء ما استطاع :

\_ يا خواجا .. لقد تغديت وشريت القهوة .. مع السلامة .

يمضي وعلى ثغره ابتسامة من يرى أن حلمه سيتحقق ذات يوم . تكومت على التراب وسط الخيمة أتسمع لأنفساسي وقد غسدت حشرجة . ابتسمت «حليمة» بحاملة .

\_ اسم عايد جميل أيضاً.

هززت راسي بلاكلام . خلت أني سأنفجر فتمـزق؛ شــظاياي الخيمـة ويموت ولدي بالانفجار . . .

قالت وهي ترضع الصغير الجائع :

\_ هل تذكر . كنا دائماً نقول إنه ولـد . . . انـظر مـا أجله؟

توسدت ذراعي أحصي الثقوب في الخيمة . قلت لها زاجراً .

\_ الأرض هناك كانت بحاجة للأولاد أما الآن ، أما هنا فلم نتجبهم ؟ . . للجوع والمرض . . أم للتراب والعفن ؟

انتحر السرور على وجهها. طوت ثديها وأجهشت بـالبكاء . كانـت

دموعها خلاف ما توقعت زيتاً أجج ناراً تضطرم في صدري منذ زمـن . لم أندم أني زعقت بها بل تقت إلى الصراخ حتى أنفجر .

طيلة عشرين عاماً \_ إلى ما قبل حزيران \_ رزقت بأولاد ذكور وبنات دون أن يتغير الحال . لقد استعضت بالخيمة ذات القرنين حجرة من طين أسمر ولكن لم يتغير الحال . حتى الأمل بالعودة اضمحل . طردته الرغية في موت عاجل ينهى حياة تافهة .

ها هو البيت بأقواس شاخة وقبة منتفخة لم نضع حملها بعد . ها همو الباب الضخم أكاد أرى بصهاتي عليه . لم أنس رغم أن الشمس خلال عشرين عاماً فقدت استدارتها ، ورغم أن القمر عاد إلى مدرسة ليلية يتعلم كيف يعود كها كان بدراً . لم أنس .

امتدت يدي مرتعشة تقرع الباب ، امتد أمامي عمر كامل من الغربة والوحدة والياس ، . . . انفتح بصرير ناعم صلصلت له أجراس صدري ، أطل وجه سحبته من قاع الذاكرة ، إنه الخواجا داود ، . رغم هذه البزة العسكرية وهذه النجوم والنياشين . . إنه الخواجا داود ، لم يتغير ، بل ربحا غدا أصغر سناً . لم يظهر عليه أنه يعرفني ، أو رآني مجرد رؤية من قبل ، لم أدهش . في المخم أرى الوجوه تشيخ باطراد ، تتغير في الصبح والظهر والمساء . . لكل فرد هناك وجوه بلا عد أو حصر . أنا أيضاً حين أرى وجهى أنكره .

أتساءل متى رأيته ؟ أين رأيته ؟ . « حليمة » أيضاً تغيرت . تغيرت كثيراً . كل شيء تغير . أجل كل شيء . أما هنا . لا أدري . المهم أن الخواجا حشر الزمن في ققم وختم عليه بالرصاص . بات فتياً أكثر . ولكن ما زال في عينيه الخبث القديم . الحقد القديم .

زوى ما بين حاجبيه ، أنكرني تماماً ، تحسست الباب ، احتضنت الأقواس ، انداحت في صدري موجات حنين مبهم ، اقتحمت رأسي أصوات صبية يطاردون صبياً منهم ، يطلقون عليه الرصاص من بنادق ومسدسات لامعة ، يحاول أن يحتمي بالأقواس ، تنهال مسن حوله الطلقات ، يرتجف رعباً ، يرفع يديه مستسلماً فيقتادونه إلى الخواجا الذي كان يضحك ،

#### \_ لقد قبضنا على هذا «الخرب»:

ربت على ظهورهم ممتناً. نقدهم مبلغاً من المال فانطلقوا يواصلون «اللعب» تزفهم ضحكة نشوى اخترقت عظمي سكيناً مرهفة النصل. وكلتني عبر البوابة. سرت أغذ الخطى مفكراً أن كيف أنتشل أبناأي من التراب وأعلمهم هذه اللعبة التي رأيتها حول البيت .. بيتنا؟!

# Chall Subject

اسم بيستحق تقنكم في مجال التبريد

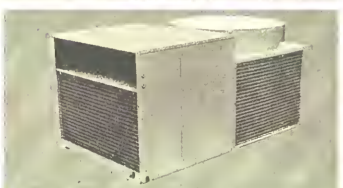
ويجانب وحدات السنباسك المألوفة

نحن نقت ١١م مجـ موع تن من: -

الأجهزة الصامتة ذات القطعتين وأجهزة التكسف المركزي

وكها تمتازب كفاءة عالية - أسعار منافسة - خدمة تامة وضان شامل



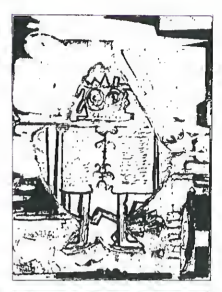




للمعلومات إنقه الله: وكالته ميتسويليتي اليكتريك

الشركة السعودية للألكترونيات

الرياض: ت ١٩١٦ - ص.ب ١٦١٤ عارة الرصيص الجنوبية \_ شارع الملك فيصل جيدة: ت ١٩١٦ - ص.ب ١٥٩٢ عارة البنك الأيملى - طريق مكت - كيلو (١) جيدة: ت ١٨٥٨ - ص.ب ١٨٩٠ الشمارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك من الدمسيام: ت ١٤٤٧ - ص.ب ١٨٤٠ الشمارع ١٥ من الشارع العام - خلف سوق السمك من الدمسيام: ت ١٤٤٧ - ص.ب ١٨٤٠ الشمارع ١٩٠٠ من الشارع العام - خلف سوق السمك من المناسع العام - خلف سوق السمك من الشماري المناسع المناس





بمتام : عبد الرحمن شياش



تتشابك الأذرع، ويثمر العطاء في واحات النماء، ويتدفق الجهد تحت شمس الواقع والفن، وتأخذ القصة القصيرة مكانها في الأدب العربي في المملكة العربية السعودية بعد الشعر، فن العربية الأول، الذي يأتي في الصدارة.

وتجيء الثمار مجموعة قصصية بعنوان (أذرع الواحات المشمسة) الصادرة حديثاً عن نادي القصة السعودي.

وقبل المضي في تناول القصص التي احتوتها الحجموعة ، نتوقف قليلًا لإلقاء نـظرة سريعـة على فـن القصة عند العرب منذ قديم الزمان .

> ولو تلمسنا جذور الفن القصصي في الأدب العربي القديم ، لـوجدنا النبع الـر والشواهد الكثيرة في قصص القرآن الكريم .

> صحيح أن العرب في الجاهلية قد عرفوا لـوناً مــن ألــوان الحـكاية في بعض قصص الاساطير الخرافية وقصص أيام العرب التي كانت تمجد بعض البطولات الفردية ، وتحاول أن تجد لها مكاناً في فن الملحمة ، غير أنهم لم يعرفوا الشكل المتميز للقصة إلا بعد ظهور الإسلام .

ولو رحلنا مع ناريخ فن القصة لوجدناه يجاول الوقوف على قدميه مستفيداً من خبرته في القصص الديني، فينشأ فن المقامة التي تعتبر لوناً من التعبير النشري في ادبنا العربي، وإن لم يرق إلى مستوى الأداء الفني السرائع في القصة القرآنية. وكانت الصفات الإنسانية من مروءة وشهامة وشجاعة هي أبرز الدواعي لهذا الفن عند العرب، وما أكثر الكتب العربية التي ضمت عديداً من الألوان القصصية.

وهكذا عرف العرب القصص المديني، والقصص الإنساني الذي ابتدعه العربي، مما يؤكد وجود القصص في تراث العرب قبل وجوده عند غيرهم من الأمم التي تعد رائدة هذا الفن.

العشرين بعد ازدهاره في موطنه الأصلي . وهذا رأي بحـاجة إلى إعــادة نسظر لــوضــع الأمور في مكانها الطبيعي ـ

وكان شكل القصة القصيرة في البداية أقرب إلى شكل الحسكاية السبي تسرد بضمير المتكلم أو ضمير الغائب، فجاء السرد سمة غالبة عليها. وظسل الشسكل التقليدي (الكلاسيكي) للقصة من مقدمة وعقدة وحل، منعسكساً في اعهال كثيرين من كتابنا العرب الذين يشكلون الان أكثر من جيسل قصصي في الحسركة الادبية العربية المعاصرة.

ولكن هذا الشكل تطور تطوراً فنياً واضحاً بظهور القصة الحدبئة التي هجرت الحكابة والسرد والمباشرة والتقريرية ، واتجهت إلى داخل إنسان عصرنا لتعبر عن همومه ومعاناته بكل ما فيها من قلق وغموض وتناقض واضطراب . وبدا الشكل الفني في هذا الاتجاه مستفيداً من فنون أخرى ، فاستفاد من معاني الشعر وشفافيته ، ومن حوار المسرح ، ومن السيناريو السينائي بما فيه من مزج وقبطع ونقبل خياطف وتلاش وتداخل بين الصور ، ومن الفنون التشكيلية بخطوطها والوانها وتشكيلاتها .

كما استفاد من منجزات علم النفس في التحليل، فتدفق تيار الوعي الذي برز من رواده: جيمس جويس، وفرجينيا وولف، وغبرهما، وسار على الدرب ذاتها بعض كتابنا العرب، وخصوصاً بعض كتاب الجيل الجديد.

## القصة السعودية بين الحداثة والتقليد

تشهد الحركة الأدبية المعاصرة في المملكة العسربية السعودية ميلاداً لجيل جديد واعد من كتاب الفن القصصي، ويتمثل في هذه الأصوات القصصية، وفي سواها، عن يغمرون الساحة عزفاً نثرياً. فهو جيل يواصل معظمه ما بدأه جيل رواد القصة وفرسانها أمثال: أحمد السباعي، وحامد دمنهوري، وإبراهيم الناصر، بل تطورت القصة عند البعض مواكبة للاتجاه السائد في عالم القصة الحديثة.

وتضم المجموعة التي بين أيدينا تسع عشرة قصة قصيرة لسبعة عشر كاتباً وكاتبة من كتاب هذا الفن وكاتباته . وهي قصص فازت من بين مائة وخمس عشرة فصة اشتركت في مسابقة نظمت للقصة القصيرة . وغالبية الأعمال القصصية لشباب لم يكونوا معروفين من فبل ، وبعضها لكتاب ينشرون في الصحف والمجلات الحلية ، وبعض من له مجموعة قصصية مطبوعة .

وتتوزع الأعمال القصصية بين شكلين فنيين ، هما : الشكل التقليدي ، والشكل الحديث في بناء القصة القصيرة . وهذا ما نحاول أن ننعرف عليه من خلال رؤيتنا هذه التي لا تضع تقسياً أو تصنيفاً للقصص ، بقدر ما تنظر إليها ننظرة تقويمية موضوعية . وسنتناول قصص المجموعة ، بادثين بالأعمال الني ننتمي إلى الشكل الخديث .

## قصص الشكل التقليدي

غيل الشكل النقليدي نصص: (الجهسول) و (حسب بسلا لقساء) و (الكاريكاتير القاتل) و (عمود الكهرباء) و (من حكايات جدتي) و (العقوق) و (وكانت البراءة هي الضحية) و (بسدون عنسوان) و (الزرقاء تخدع نظرها) و (السر الدفين).

وزراها قصصاً ذات بناء تقليدي من خلال انباع طريقة الشكل المتعارف عليه للقصة عند الأقلمين الذين كانوا بميلون إلى هذا الاتجاه: حكاية وسرداً وأسلوباً . في (الجهول) لعبد الحميد علي محمد القطري ، فكرة لا بأس بها لقصة ، ولكن المعالجة سردية من بداية العمل إلى نهابته ، وتغلب عليها الحكاية التي تروى بضمير الغائب ، قصور لنا (أميرة) الفتاة التي أوشكت على أن تتخرج من الجامعة ، لكن خلافاً حدث بين أبيها وأمها ، أدى إلى سفرها بالقطار إلى مكان غير معلوم ، فلهبت كمن بمضي إلى حكم أرغم على تنفيله ، وانتهبي بها الرحبل إلى الجهول في حادث مروع ، وكانت وهي نستقل الفطار تتذكر حيانها : ه طافت برأسها مواكب من الصور متنوعة ، يزاحم بعضها بعضاً بعضها مشرق باسم وبعضها قائم مكفهر راحت أميرة الحائرة نستعرض هذه الصور ، تحفزت غيلتها ونشطت حتى بلغت قاعة المحاضرات بالجامعة فرأت زملاءها وزميلانها واسانذمها بسل عهدمت تلك الحواجز حول أذنبها ، فسمعت أصواتهم وهي نصبح بالمناقشة حيناً ، وخفف بالخديث الهامس حيناً آخرة () . وبدت شدخصية الفتاة والشدخصيات وقففت بالحديث الهامس حيناً آخرة () . وبدت شدخصية الفتاة والشدخصيات مسطحة ، غبر قادرة على التصرف .

وبدا المجهول وكانه قدر انساقت إليه الشخصبات التي لم تستطع أن تغبر شيئاً من واقعها ، في حين أن الفتاة كانت تملك ذلك لا سها وأنها تـــدرس في الجـــامعة . وكان الإنسان في هـــده الرؤية هــو ضحية المأساة التي لم تعالج بعمق كافــر .

وتأتي قصة (حب بلا لقاء) لعبد السرؤوف أحمد العبد السواحد العباسي، رؤية تقوم على السرد، ولنقرا ما جاء في بداينها: «ازداد الليل وجوماً وأوغل في صمت أشد رهبة من ذي قبل \_ وعلى الجبال المترامبة المنتشرة حول أسوان الجديدة \_ جم الليل صامتاً كالموت، وقد لف الوجود في غلالة رقيقة من الصمت لا تشف إلا عن أصوات خافتة لهوام الليل أو حشرات الأرض . . . طال (بليفا) الإنتظار وأحست بأصابع الملل تتحسس عنقها وقالت بصوت بكاد يكون مسموعاً: لم بأت هذا المصري الغبي . . . الم يعدني بالحضور ريئا ينتهي من عمله بعد منتصف اللبل؟ "(\*).

ويكشف لنا السرد عن سائحة باريسية متحررة من كل شيء ، فقدت الزوج والابن ، وراحت تطوف العالم بثرة زوجها ، وجاءت إلى اسوان كي تنعم بدف شمسها ، فاشتهت الشاب الأسمر الذي يعمل بالفندق وظنته نزيلًا به ، ولكنه كان متزوجاً وله ولد ، وعندما علمت بذلك انهارت أحلامها ، ولا تقدم المحاولة قصة حب بلا لقاء كها بوحي بذلك عنوانها ، بل ثقدم سرداً لرغبة امراة في شاب رسمته بخيالها وأحلامها ورغباتها ، ولكنه كان شاباً جاداً ، فشنان بين الحب كعاطفة سامية وين الرغبة كنزوة طائشة ، ولهذا جاءت المحاولة ضعيفة ، غير متاسكة شكلاً ومضموناً .

وتجيء قصة (الكاريكاتبر الفاتل) لنوال عباس عبد الغني جار، صورة قصصية ساخرة نضم ثلاث شخصيات مرسومة من الخارج بعناية: الأب المدرم الفاضل الذي علم اجيالا، والأم الطيبة التي دللت ابنها الوحيد، والابن الذي اعتاد السهر خارج البيت حتى وقت متأخر من الليل، وترك البيت بعد موت أبيه، ولم يعد إلا بعد مرور خسة أعوام، ولم يكن كها هو عندما ذهب، فقد تغير: «ظهرت عليه معالم شيخوخة مبكرة فقد غزا الشيب رأسه، عنال، وعندما دخيل الابين إلى غرفة أبيه التي لم يزما من قبل، واقترب من غرفة أبيه التي لم يرحا من قبل، واقترب من المكتب وراح بعبث بمحتوياته، ووجد صحيفة بومية دفعه حب الاستطلاع لرؤيتها؛ وما كاد يفعل حتى صعق. لقد رأى صورة له مع والده في منظر كاريكاتيري ساخر مع جملة صغيرة: افقذوا أبناءكم عنال. ولم تخل القصة من السرد ومن المباشرة، وإن كانت تضم حواراً، لكنه قليل.

ونلتق في قصة (عمود الكهرباء) لعلى الحسن بنموذج قصصى يطرح شكلاً تقليدياً من خلال حكاية يقصها الشحاذ الذي اعتماد الجلوس مجموار أحمد أعمدة الإنارة ، ببدؤها قائلًا : «طرقت الباب طرقًا خافنًا كعادي ، وانتظرت برهة ، فسمعت خطوات تقترب من الداخل ا(٥) . ويمضي ساردأ لنا متى طرق باب هذا المنزل وكبف فتحت له الخادمة العجوز التي أغلقت الباب في وجهه ولمكن صماحب المنزل أرسلها في طلبه ، ودعاه للجلوس إلى جواره وأمر له بطعام وأعطاه بعض المال وطلب منه أن يحضر في لبالي الجمعة حيث يكون موجوداً كي يتنــاول طعــام العشــاء معه. وذات يوم حضر ولم يكن صاحب الببت موجوداً ، وقرر بعد أن دخل البيت أن يخرج منه بسب مقابلة الخادمة ونظراتها وشتائمها : « فرحت انتهب الخطي ، كي ابتعد عن هذا المنزل الذي أصبحت عودي إليه شبه محالة ، فلقد أحسست أن مهنة التسول ساعلي ما فيها حبر لي ، ألف مارة من كل ذلك ا(٦) . وجماء استخدام الحكاية أقرب إلى الشكل التقليدي، وإن لجأ الكاتب إلى ضمير المنكلم كي تكون الحكاية منطقية ، مع أن النهابة نمثل موقفاً الهزامياً ، فضلًا عن أن الحل الذي وضعه للرؤية الفنية ليس بحل فني ، بل بدعونا للتساؤل : ترى ماذا يريد الكاتب أن يقول عن هذه الشريحة الاجتاعية ؟ وما القيمة الأخلاقية التي يندعو إليها ؟ ويمكن القول إن المضمون ضعيف، وكذلك الشكل الفني بوصفها يشكلان وحدة العمل الفني.

وتقدم قصة (من حكايات جدتي) لعبد السرحمن مشتاق، حكاية يقصها الحفيد من خلال صوت جدته القادم من وراء الموت. ببدؤها بقوله: «حكت لي جدني وكنت صغيراً منات الحكايات الجميلة عن الفرسان ذوي الجياد المطهمة والسيوف البراقة المذهبة وحبيباتهم الأميرات الحسناوات اللائي يدفعنهم إلى القتال وسفك الدماء وركوب الخاطر لكسب ودهن ونيل رضاهن الذي يظل بعيداً عن كل حكاية . (٢٧). ثم يجي، صوت الجدة بحكاية طويلة تدور حول امراة بدوية جميلة ذات مال وجاه، لكنها لم تكن سعيدة في حياتها لأن زواجها تم حسب النقاليد ولم يستطع الرجل الذي اختارته بقلبها وعقلها أن يوفر مهرها، والحكاية حافلة بالنقاصيل والاحداث والفواجع، التي يمكن أن تصنع رواية طويلة وليس فصنة نصيرة تحتاج إلى تركيز وتكثيف، وتنصف هذه الحكاية بطابع السرد المروي على لسان الحفيد ولسان الجدة، مما يجعلها محاولة تتبع الخطى التي سار عليها كتاب القصة الأوائل.

وفي قصة (العقوق) لفهد بن علي النفيسة ، معالجة سردية كذلك ، فهي تتناول شقاقاً وشجاراً حدث بين أب وأم على مرأى من أبنائهم ، وعندما تدخل الابن الأكير ليمنع أباه من ضرب أمه ، صاح الأب في ابنه : « انحرج من داري أيها العاق . . انحرج من داري ، تريد أن تضربني ؟ أنت لست ابني ، لست ابني ، انحرج . . انحرج . . ه (^^) . وأصيب الابن بصلمة ، وراح يصرخ : « أنسا لست عاقاً . . اذهبوا بعيداً عني . . واظهراه ه (^) . وبدا السرد غالباً على هذا العمسل الفصصي ، وإن كان قد تخلله بعض الحوار الذي يجتاج إلى عناية أكثر من الكاتب ، مع ضرورة التعمق في تقديم الرؤية الفنية التي بدت مسطحة إلى حد ما ، إلى جانب تعييره المباشر عن الواقع الذي عالجه كها هو .

وتصور قصة (وكانت البراءة هي الضحية) لنايف حامد عبد الله همام، مشكلة من مشكلات الحياة في إحلى القرى ، عولجت في شكل حكاية تُزاوج بـين السرد والحوار في تحديد أبعادها ، ويستخدم الكاتب ضمير المتكلم بـين شخصين في التعبر عنها . يقول أولها في عبارة تقريرية : ١ العناد يعمى . . هذه الحقيقة عرفتها بل ولمست معناها الحقيق من خلال تجربة إنسانية . . لم أعشها لكنني عايشتها وخرجت منها بفهم عميق لهذه الحقيقة (١٠٠) . ريروي الصديق الآخر مقدماً المشكلة : « في قرية صغيرة هادئة . . أمنة مطمئنة . . كنت اقطن مع زوجتي وكان مجاورنا سيد وقور ذو شخصية قوية صارمة . . إلى جمانب أخلافه الرفيعة وتمسكه بالفضائل وبسير الصحابة والأسلاف الكرام، فقد كان يتمثل بكلامهم وافعالهم كثيرأ وكان متزوجأ بفتاة ستوسطة الحال، لكنها كانـت على جـانب كبير من العناد، وذات حظ عظيم من القسوة . ١١١٥ . فهــذه الـزوجة تـركت بيتهــا وطفلتها حديثة الولادة بسبب سوء تفاهم بينها وبين زوجها الذي عاد من عمله ذات مساء فوجد زوجته مع نساء القرية في سمر ومرح وفرح ، مما جعله يثور ويطرد النسوة من بيته ، ولم تنجح محاولات الصلح بين الزوج وزوجته ، وهـكذا تحــطم كيــان الأسرة، وكانت الطفلة البريثة هي الضحية . ونسلاحظ في هـذه المحاولة كثرة السرد المباشر والتقريرية ووصف الموقف من الخارج، بالإضافة إلى طول الجمل الممل.

وفي قصة (بدون عنوان) لصالح السليان الخضيري، فكرة عادية، ومعالجة سردية تصف موقف عودة إنسان إلى الأرض التي عاش نوفها قبل سفره إلى الخارج للعمل محاضراً بإحدى الجامعات، ولم يكن موقفه تجاه ابنه اللذي يبلغ الخامسة من عمره ويريد أن يعود إلى الموطن الذي نشأ فيه، مقبولا من الناحية الفتية، فقد حاول الآب أن يقنع طفله بأنه في بلده، لكن الطفل لم يقتنع، وحتى إن حدث ذلك في الواقع، فإن الفن شيء، والواقع شيء آخر، فالفن يعطي رؤية لما ينبغي أن يكون عليه الواقع، وليس الواقع حرفياً. وكان الحوار ضعيفاً غير مناسب للشخصية، ومثال ذلك الحديث الذي دار بين الدكتور إبراهيم وصديقه عثمان الحاضر بالجامعة:



- \_ ألم تكن تحدث ابنك عن البلد يا عثان؟
- \_ لم أفعل إلا في العام الماضي وبعبارات مناسبة لسنه.
  - \_ إنها غلطتك إذن يا عثمان.
    - \_ نعم أعترف(١٢) .

ومثل هذا الحديث لا يصح أن يكون كلام إنسان مثقف ، ولا يقبل من غير متعلم ، إذ يحدّث الإنسان في الخارج أولاده غارساً فبهم حب وطنهم وأهلهم .

وتبدو فصة (الزرقاء تخدع نظرها) محمد المنصور الشقعاء ، محاولة لا بأس بها تتعرض لهموم إنسان يعاني من أفكار وهـواجس وانفعالات شـنى . وعـا يؤخذ عليها طول العبارات وتقريريتها ، ومثال ذلك : «الضباب يلف المديئة ومـوجة كل واحد في داره امام المدفأة يتابع في سأم وملل برامج التلفزيون منفساً عن ما في اعهاقه من غضب بالصراخ في وجه اطفاله ومجالسيه كأن لا شيء يعنيه مـن كل مـا حوله سوى الهدوه (١٣٣).

ويتخلل السرد بعض الحوار الجيد مثل:

- ــ إنهم يقتلون العصافير كل يوم .
  - \_ أين؟
- \_ في الناحية الشمالية من الوادي .
  - \_ والمسؤولون،
- \_ إنه مكان بعيد عن الأنظار لا يعرفه غير أهل الديرة.
  - \_ ما فيه عقال فيكم؟
    - ـ نيه .
    - \_ وماذا يعملون؟

بشاركون في القتل بكل لذة . . إنهم يمتدحون لحم العصافير المشوية على نار تلتهم أغصان الأشجار التي يجب أن نحافظ عليها ع<sup>(11)</sup> . ولـولا السرد لتخلصـت المحاولة من كثير من المآخذ التي نأخذها عليها .

وفي قصة (السر الدفين) لسحر عبد السرهمن القطب، ليست الفكرة جديدة، وليس التناول كذلك، فالابنة غير الشرعية ـ ولا يصبح القول: الغير شرعية كما ذكرت مرتبن ص ١٧٨ لأن (غير) لا تلحقها أداة التعريف بل ينبغي أن تلحق المضاف إليها ـ كانت ثمرة خداع رجل وظلمه دفع بأمها إلى الخطيئة والهلاك، وظلت تخبي هذا السرطيلة خسة عشر عاماً قضاها في السجن، ثم ظهر على مسرح حياة الابنة بعد زواجها كي يهددها من أجل الحصول على المال، وإلا أفشى سرها وسر والدتها لزوجها فيتسبب في خراب البيت، وإذا كان الزوج قد ساورته الشكوك في البداية نحو زوجته حينا سمعها تردد اسم هذا الرجل، إلا أنه في النهاية كان راضياً عنها، قائلاً: «لا يحاسب بريء بإلهم غيره، هذا الرجل، وتأتي هذه الحاولة

سردية كيا في سابقاتها ، وإن جاء أغلب السرد هنا على لسان الشخصيات ، ومن أمثلة ذلك قول الزوجة لزوجها : «لك الحق أن تغضب . أنا الخطئة لأني أخفيت عنك عندما طلبت يدي وطوال هذه السنين ، لا لشيء ، وإنما خوفاً من أن تحقيزني ، ولكن الآن ساعترف لك بكل شيء ، (١٦) . ونسرى النهاية أقسرب إلى الموعظة ، وهذا أمر لا يجوز في الفن الذي يوحي مقدماً رؤية للحقيقة قسد نتفق معها ، وقد نختلف .

## قصص الشكل الحديث

ولنن كان الشكل التقليدي تمثله عشر قصص ، فإن الشكل الحديث تمثله تسع ، هي : (بالحب بالفرح بالحزن لحيا) و(المسافر في قطار السهد) و(تداعي الألوان) و(همس القبور) و(حول القلعة) و(هجرة قلب) و(حياة من ورق) و(القفز والأعناق المبتورة) و(موت على الماء).

ونرى هذه الأعمال قصصاً حديثة الشكل تبنعد عن الحكاية والسرد والمباشرة والتقريرية بعكس الأعمال التي تناولناها ذات الشكل التقليدي . فجاءت رؤى فنية أكثر تركيزاً وتكثيفاً وتعميقاً وتجديداً .

تقدم قصة (بالحب بالفرح بالحزن نحيا) محصد سراج بدوي (أبو سماح) معالجة جديدة وجيدة ، ففيها رؤية تتميز بالصدق الفني وتسكشف لنا تحسربة غنبة بالافكار والمشاعر والاحاسيس في زمن الحرب والعطاء والشجاعة والجسارة عبر بطولات ونضحيات حرب رمضان ١٣٩٣هـ أكتوبر (تشرين الأول) ١٩٧٣م . كها بطولات ونضحيات حرب رمضان ١٣٩٣هـ أكتوبر (تشرين الأول) ١٩٧٣م . كها بلاده وشارك في معركة أمنه على الجبهة المصرية ، بخاطب (سعاد) الفتاة المصرية التي تطوعت للاسعاف والتمريض خلال المعركة وأحبها وتزوجها قائلاً : همن هذه التي تطوعت للاسعاف والتمريض خلال المعركة وأحبها وتزوجها قائلاً : همن هذه رمن الخرن والألم ، وعوضني الله هذه اليد الطيبة وستظل في وجودي اليد الستي زمن الحزن والألم ، وعوضني الله هذه اليد الطيبة وستظل في وجودي اليد الستي الحرب ، إلا أنه لم يفقد الإيمان والأمل والحب . وهذه سعاد تقول له : «سرحان الحبيب التقيتك جريماً نازفاً مخضباً بغبار المعركة وعطر القتال ، واحترتك رجلاً ، أحببتك كها أنت ، بصمتك ، بحزنك ، بجراحك ، ولا أعرف عنك أكثر مسن أحببتك كها أنت ، بصمتك ، بحزنك في الحياة والفرح ، ولا أعرف عنك أكثر مسن أن أراك تستعيد صحنك ورغبتك في الحياة والفرح ، (١٨) .

وتركز القصة على جوانب من الحياة العسكرية والحباة المدنية في عملية سزاوجة بينها تجعل البناء الفني أكثر قوة سواء في تحديد ابعساد الموقف، أو في رسم الشخصية، أو صياغة الحوار، بالإضافة إلى استخدام أسلوب (الفلاش باك) أو الشخصية من طريق التداعي النفسي والتذكر والمزج والتداخل، مع امتلاك الكاتب حرية التقديم والتأخير في عملية تتابع الحدث وغوه، وسدا الوليد الفادم للزوجين رمزاً للأمل. وليس في القصة سرد أو مباشرة أو خطابة أو وعظ، وكلها مما نلاحظه في معظم النتاج الأدبي الذي يجاول التعبير عن المعارك والبطولات فها يسمى بأدب الحرب.

وتأتي تصة (المسافر في قطار السهد) لصاحب القصة السابقة ، رؤية ناضجة تطرح شكلاً حديثاً عبر تفسيات خمسة بتألف منها العمل القصصي ، وعبر تداعي هموم الشاب (أسعد كثيب) الذي كان متفوقاً في دراسته الجامعية ونساجحاً في علاقاته ، ولكن حادثاً تعرض له أدى إلى توقف دراسته وهو في السنة الأخيرة كي يتابع العلاج ، فظل مدة غير قصيرة يخوض معركة إنهاء إجراءات السفر من أجل علاجه ، ومع هذا لم تذهب هذه المدة عبثاً ، فغد كسب حب الناس ، وعمل في التجارة ، وسافر إلى بلدان أخرى ، وحفق ربحاً بكفي لعلاج الحادث القديم ، بل كان أهم ربح هو ثقته بنفسه وبنجاحه رغم كل شيء . وجاءت هذه الهموم خليطاً

يجمع بين الحزن والألم (والحرارة والسخرية) والكآبة والسعادة. وفي أسلوب الكاتب شاعرية تحتوي القصة كلها بحرارة النعبر وشفافيته، ومن أمثلة ذلك قبوله: وقطار السهاد المسافر عبر محطات الليل، يقبطع صدن السذكريات، ويعبر قرى الأحزان، ودساكر الأفراح، و (اسعد كنيب) امتلات سماء عمره بالأقمار الوردية، وغادرته الكآبة حتى فكر في تغير كنيته وتسمية نفسه (أسعد حبيب) (١١٠)، ويلخص هذا التعبير المكثف رحلة هذه الشخصية على طريق المعاناة، وكان الكاتب متعمقاً في داخلها، كاشفاً عن الامها وأفراحها، مقدماً غوذجاً يتمي إلى دراما الشخصية.

وفي قصة (تداعي الألوان) محمد عبد الله بافرط، فكرة عادبة، ولكن المعالجة فبها جدة وحداثة الشكل الذي يقدم رؤية فنية نزاوج بين التعبير بالكلمة والتعبير بالصورة، فبدت القصة أشبه بلوحة تعبيرية لفنان يىرسم بكلياته وفرشاته معطية لنا مقابلة بين صورتين: صورة زوجة الرسام التي لا تكف عن الشكوى والتبرم والسخرية من زوجها بسبب اشتغاله بالفن الذي لا تفهيم فيه ولا تقدره وكادت أن تقضي على حياته عندما اشتعل فيه البنزين، وصورة (فور) الني كان متعلقاً بوجهها قبل زواجه وبعده، فصوره في إحدى لوحاته وقد أنقذته من الموت حرقاً. وهكذا تتداعى الألوان في الصورتين من خلال هذه اللوحة القصصية المركزة التي تتباين فيها الخطوط والمشاعر، كما يمتزج الحوار بالهموم، فعندما رأت الزوجة اللوحة الق رسمها زوجها ضحكت وصاحت في اندهاش وهي تتحدث معه:

- \_ إنها صورتها!!
  - \_ من ه*ي*؟
- \_ نور . . جارتنا .
- \_ لا يا شيخة . . هذه صورة أي امرأة في الدنيا . (٢٠)

ونحفل القصة بناذج أخرى مثل هذا الحوار الجيد الذي يشكل خيطاً من خيوط نسيجها الفني . وبدا الكاتب مستفيداً من لغة التشكيل في عملية التصوير التي أضفت على العمل الواناً جميلة ساعدت على صبغ الجو النفسي بصبغة لها دلالاتها .

وبدت قصة (همس القبور) لعلي الخسن، رؤية حديثة الشكل بعكس ما في عمله الأول (عمود الكهرباء)، فهي نغادر دائرة الحكاية والمباشرة والتقريرية التي وقع فيها من قبل، فتجمع بين الحقبقة والخيال، أو الواقع والحلم بكل ما فيها من غرابة وتنافض، وجاء الحلم موظفاً توظيفاً جيداً في إثراء الرؤية الفنية، وإن لم تخل من السرد المروي بضمير الغائب مشل: «كان ذلك حين تهيات للولادة.. وكان هو في تلك الساعة يطوي بهدو المستشفى روحة وإياباً، في اضطراب عنيف (الله الساعة يطوي بهدو المستشفى روحة وإياباً، في اضطراب عنيف (الله المساعة يطوي بهدو المستشفى روحة وإياباً، في الفطراب عنيف (الله المدر بضمير المتكلم أو ضمير الخاطب، لكان ذلك أنضل.

وفي قصة (حول القلعة) لحسن أحمد النمر، صياغة جديدة لفكرة عادية تتعرض لموقف الناس في مواجهة الخرافات. وفي الفصة رمز للخرافة أو الجهل يتمثل في ذلك الثعبان الضخم الذي زعم أحد الرجال أنه شاهده، وراح الرجل يلقي كلامه على سمع كل قادم لرؤياه، فقال وهو يشير بعصاه نماحية ثقب تسوسط القلعة: ﴿ في ذلك الثقب . له قرنان ولسان مشقوق . لا أقبول لكم إنني سمعت به مجرد سمع . إنني رأيته بعيني . إن بمقدوره أن يبتلع إنسانا ع(٢٢) . واحتشد الأهالي وتكتلوا حول إحدى القبلاع المرجودة في حصسن فلايم ، وامتد الحديث وكثر حول الثعبان المزعوم الذي صوره الرجل بمسورة بعشت الرعب في نفوس الجميع ، وقال أحد الأهالي في ثقة وتأكيد: ﴿ إِنْ دَاخَلُ الحُصن شجرة نبق حسب ما أسمع . فقد يكون هذا المفحيح الذي يسمع هو الصوت الناجم عن تخلل الحواء بين فروعها ع(٢٣) . ولم يكن وجود الثعبان حقيفة ، بل كان خبراً مفتعلاً ثم انتشر وتضخم وكأنه إشاعة . واستخدم الحواد في القصة بوفرة ، وكان معبراً ، دالا ، عللاً للموقف الذي تناوله الكاتب من خلال شكل ابتعد عن القصة التقليدية ، وإن تخللها بعض السرد .

رجاءت قصة (مجرة قلب) لعيد الإله عبد الرزاق عيد الجيد ، لقطة تصور حنين ابن المدينة إلى القربة ، بل تصور حبه لإحدى بناتها ، فتمنى لو تزرجها ، ولكن موتها فرق ببنه وبينها . ويعتمد الكاتب على طريفة العبود إلى الماضي في تقديم الحدث وتتابعه من خلال التركيز على ملامح تجسم أبعاد الصورة . كما يبدو أسلوبه أقرب إلى طريقة كتابة السيناريو السيتماني ، وفي وصفه للمكان تدرج أو تصوير تدريجي ، ونسوف بعض الأمثلة التي نؤكد هذا كقوله : «سيارة . وأنفاس متهدجة ، وطريق عمل طويل . ساعتان ويذوب يعدها غبار الطريق عن الوجه الصامت وتهدأ الأنفاس المتلاحقة عن استنشاق التراب ، أفكاره تتحلق ، تتراكم ه(٢١) . وقوله أيضاً : «البحيرة ساكنة . التراب ، أفكاره تتحلق ، تتراكم الوجه المتلفع بالخمار الأسود إنعكست المناء فيها صاف جداً ، لا يتحرك الوجه المتلفع بالخمار الأسود إنعكست منه العينان المكحولتان الواسعتان «٢٠٠ . فهنا نحن أمام صور تسلاحق تدريجياً صورة وراء أخرى في تنابم سيناني . كها أن القصة مقسمة إلى مشاهد أو

وفي قصة (حياة من ورق) لفوزية اليكر، رؤية فنية فيها جدة وجراة، تكشف عن أفكار امرأة ريفية ومشاعرها، فيفيض نهر الخواطر متدفقاً بالحب للقرية، وللحصاد، وللقمر، وهذا ما يجعل القصة أغنية حب ودعوة لحياة أفضل وأجمل. فهي لا تخلو من تداع نفسي، ومن التعمق داخل الشخصية، ومن الحوار الجيد، ومن الرمز الموحي المتمثل في القمر، وكلها مقومات تجعلها قصة ذات شكل غير تقليدي.

مناظر تدور كلها حول محور الحدث. والحوار فيها كثير وجيد.

ويمتزج في قصة (القفز والأعناق المبتورة) لمطلق محمد الدوسري، الواقع بالحلم أو بتحديد أكثر يمتزج الواقع بكابوس منزعج، ويتعانق الماضي والحاضر والمستقبل من خلال ثلاثة أجيال: الأب والابن والحفيد. فالقصة رؤية لهموم فنان تشكيلي لا ينفصل عن واقعه الذي يجمع بين النقيضين: الياس والأصل، العملقة والتقزم، الفوز والإخفاق، القفز والسقوط. وجناءت القصة لوحة فنية تعبر عن الواقع، واستخدم الحلم استخداماً جبداً لتجسيد أبعاد الصورة، وزاد الحوار هذه الصور وضوحاً وتجسياً، فبدا العمل قفزة من المستوى التقليدي إلى المستوى الحديث في عملية بنائها الفني من خلال شكلها الذي بختلط فيه الدواقع الحياني والواقع الكابوسي، ومن خلال مضمونها القافز من اليأس إلى الأمل.

ويكتمل الشكل الحديث في فصة (موت على الماء) لعبد العزيز مشري الذي يبدو شاعراً وقاصاً في آن واحد، في رؤيته الجبدة الناضجة مزاوجة بين النئر والشعر، وعزف منفرد جاء تنويعات على لحن متميز، وتقطيراً وتسركيزاً وتسكشفاً للكليات والصور، وتدفقاً لتيار الوعي، وتوغلاً في أعياف الإنسان والمكان والزمان. ونستوقفنا صور ذات دلالات وإيحاءات للكاتب مثل تعبيره: «غشت عصافير اللوز.. صاحت ديكة الجيران: تسابق تسذاكير الشايب، وخيوط الفجر الشعر: «في شتاء المفجر الشعر: «في شتاء الأيام تهب الرياح بساحة الحوش تلعب بالإبريق المعدني المتعرج... تقذف به في الأحلام العقيمة لينتظر تباشير فجر قادم آت من مسافات تقذف به في الأحلام العقيمة لينتظر تباشير فجر قادم آت من مسافات

البعد . . يفتح فاه للسحاية القادمة من عقبات (تهامة) . . القطر ماء الوضوء . . تسح عن أعشاب البراءة سحنة الغرية الدائمة المنتخب . وجاء في المقطع الأخبر: «كان الأولاد يحملون زهوراً . . يطوفون بها على (الجرن) الفقيرة . . يفترشون أحزان غريتهم . . ويسوتون في انتظار الأفسراح الوهمية الميتة المنتخب . فعبر مقاطع تسع تنكون منها القصة ، بتشكل البناء الدرامي للحدث بكل ما فيه من رحيل وأحزان وغربة وانتظار ، فيجيء العمل القصمي مراكباً للمعيار الفني المتكامل في القصة الحديثة .

#### ملاحظات

ويمكن أن نسجل في ختام هذه الدراسة على قصص المجموعة ملاحظات عامة ، تجملها في النقاط التالبة :

أولا \_ تننمي غالبية القصص إلى الشكل التقليدي المتعارف علبه بما فيه من حكاية وسرد ومباشرة وتقريرية ، وعددها عشر .

ثانيا \_ تندرج التسع الأخريات في عداد القصص الحديثة الني تحاول إعطاء رؤية لدراما الحدث أو الشخصية من خلال التركيز على لقطة محددة وتعميقها ، فاستفادت من الفنون المعاصرة لها كالشعر والمسرح والسينا والفن التشكيلي ، وكذلك من معطيات علم النفس .

ثالثاً \_ تتباين الرؤى الفنية في طريقة طرحها من كاتب إلى آخر، ومن عمل قصصي لآخر عند الكانب الواحد، وهذا أمر طبيعي أن تختلف الرؤية في الأعيال الفنية.

خامساً \_ تبدو قلة من القصص وكانها محاولات أولى بما فيها من سطحية التجربة وضعف المعالجة وتفكك البناء . وبالمقابل نجد في المجموعة فصصاً متميزة ، متفردة في الرؤية والمعالجة والشكل .

سادساً ... اتصفت القصص بمحليتها إذ انطلقت من السوافع السعودي ، باستثناء قصة واحدة لم تلتزم هذا الخط.

سايعاً \_ صورت قصص الكاتبات \_ وهن ثـالاث\_ جـوانب مـن همـوم الموأة وطموحاتها تصويراً نراوح بين اللفطة العادية والجريئة ، مع تحلبـل وغـوص في أعـاق المـأة.

ثامناً \_ تنوعت الأساليب القصصية للكتّاب والكاتبات ، فاستخدمت الضائر الثلاثة : المتكلم وانخاطب والغائب ، وأخذ كل منها بنصيب .

تاسعاً \_ لجأ بعض الكتّاب إلى الرمز الشفاف الموحي ، وإن لم تكن هنـاك قصص رمزية .

وتيق المجموعة القصصية (أذرع الواحات المشمسة) نموذجاً من نماذج كثيرة ، يشير إلى فن القصة القصيرة عند الجيل الجديد من كنّابها في المملكة العربية السعودية الذين يواصلون الإبداع ، فيبشرون بالعطاء والأمل . كما يمثلون حضوراً لهذا الفن في الساحة الأدبية العربية .

#### هوامش

| (۱۵) الجموعة ــ ص (۱۸۳)،  |   | (١) المجموعة ــ ص (٣٥).                   |
|---------------------------|---|-------------------------------------------|
| (١١) الهموعة ــ ص (١٧٨).  |   | (٢) الجموعة ــ ص (٤٥).                    |
| (۱۷) الهيموعة ــ ص (۱۱).  |   | (٣) الجبوعة ــ ص (٩٤).                    |
| (١٨) الهيموعة ــ ص (١٦).  |   | (٤) المجموعة ــ ص (٩٥).                   |
| (١٩) المجموعة ــ ص (٢٩).  |   | <ul><li>(٥) المجموعة _ ص (٩٧).</li></ul>  |
| (۲۰) المجموعة ــ ص (۲۲).  |   | (۲) الجموعة ـ ص (۱۰۳).                    |
| (۲۱) الهبموعة ــ ص (۵۸).  |   | <ul><li>(٧) المجموعة _ ص (١١٩).</li></ul> |
| (۲۲) المجموعة ــ ص (۲۲).  |   | (٨) المجموعة ــ ص (١٣٦).                  |
| (۲۳) الهيموعة ــ ص (۲۳).  |   | (٩) المجموعة ــ ص (١٣٨).                  |
| (٢٤) المجموعة ــ ص (٧٥).  |   | (۱۰) الجموعة ـ ص (۱٤٣)،                   |
| (٢٥) المجموعة ـــ ص (٧٦). |   | (١١) المجموعة ــ ص ص (١٤٣، ١٤٤).          |
| (٢٦) الجموعة ـ ص (١٥٥).   | • | (۱۲) الجموعة ص (۱۹۲).                     |
| (۲۷) المجموعة ــ ص (۱۵۸). |   | (١٣) الجموعة ص (١٦٧).                     |
| (۲۸) الهموعة ـ ص (۱۵۸).   |   | (١٤) الهبموعة ــ ص (١٧١).                 |



# أدسباء سعوديون



# الأنصاري (عبد القدوس):

ولد بالمدينة المنورة عام ١٣٢٤ ه، ودرس فيها حتى نال الشهادة العالية لمدرسة العلوم الشرعية ١٣٤٦ ه؛ أنشأ مجلة (المنهل) مهودة ١٣٥٥ ه. أنشأ مجلة (المنهل) مهودة ١٣٥٥ ه. أصدر أول رواية بالحجاز هي (التوأمان) طبعت في دمشق ١٩٣٠ م. قام برحلات لختلف اليلاد العربية. أصدر عام ١٣٨٤ ه، ديوان شعره (الأنصاريات). من مؤلفاته: تاريخ مدينة جدة، والتحقيفات المعدة مختمية ضم جم جدة، وآثار المدينة المنورة، والسيد أحمد الفيض آبادي، وإصلاحات في لغة الكتابة والأدب، ورحلتان من جدة، ورحلة بني سلم، والطائف تاريخاً وحضارة ومصادر ثراء، ورحلة إلى الرياض، وعبد الحسن الكاظمي، وتاريخ العين العزيزية بجدة، ونحقيق أمكنة في الحجاز وتهامة، بناة الكاظمي، وتاريخ العين العزيزية بجدة، وفعقيق أمكنة في الحجاز الحديث في مرآة الشعر، ومع ابن جبير في رحلته، وما زال يسواصل عطاءاته الفكرية الشعر، ومع ابن جبير في رحلته، وما زال يسواصل عطاءاته الفكرية .



## البواردي (سعد):

ولد بمدينة شقراء في نجد عام ١٣٣٠ ه، تلنق تعليمه الابتدائي بها، وبدار التوحيد بالطائف، ثم عمل بالتجارة. أسهم في المسحانة بإصدار مجلة (الإشعاع) في الخبر، شارك في مجلة (المعرفة)، من قصصه مجموعة (شبح من فلسطين). ومن دواوينه الشعرية: (أغنية العودة)، و (ذرات في الأفق)، و (لقطات ملونة)، و (صفارة الإنذار)، و (رباعياتي)، ومن كتب المقالات: فلسفة الجانين، وأجراس المجتمع، وثرثرة الصباح، وما زالت الصحافة تنشر شعره ونثره.



# الجاسر (حمد ):

ولد في قرية البرود من إفليم السر عام ١٣٢٩ هـ ، حفظ القرآن الكريم ، وتعلم في الرياض ومكة المكرمة . عمل في التعليم والقضاء وإدارة المعارف ، درس الأداب مجامعة القاهرة ، عمل مديراً لكليتي : الشريعة واللغة

العربية بالرياض. وهو أول من أصدر مجلة بالرياض؛ إذ أصدر صحيفة الهمامة شهرية أول أمرها ١٣٧٣ه، ثم أسبوعية، عني فيها بشؤون الأدب، وبقضية شغلته وما زال يكرس لها جهده وهي تحقيق أسماء المواطن والأماكن في قلب الجزيرة.

وفد أصدر «المعجم الجغرافي للمملكة العربية السعودية». ويبدو ذلك في تأمل مؤلفاته العديدة ومنها : أبوعلي الهجري وأبحاثه في تجديد المواضيع، واكتشاف جزيرة العرب (تقديم)، والإمام أبو إسحاق الحري (كتابه في المناسك وأماكن طرق الحج ومعالم الجزيرة - تحقيق)، وبلاد العرب للأصفهاني (تحقيق)، تاريخ بعض الحوادث الواقعة في نجد، وسوق عكاظ لمحق لكتاب موقع عكاظ لعبد الوهاب عزام، وغزوات الجراكسة والأتراك في جنوب الجزيرة، وفي شمال غربي الجزيرة.

ويذكر في مقدمة هذا الكتاب أنه لما اتسعت المادة العلمية عدل عن الاسم المقترح (رحلات من بلادنا) إلى هذا الجزء والجزء الذي تلاه (في سراة غامد وزهران)، وله: نبذة تاريخية عن نجد، ومدينة الرياض عبر أطوار التاريخ، والمغانم المطابة في معالم طابة (تحقيق) للفيروزابادي، وأمراء نجد، ومعادن نجد، والبرق اليماني في الفتح العثماني للنهرواني، وكتاب (المجددون من الشعراء وأشعارهم).

يضاف إلى ذلك أنه أصدر مجلة (العرب) التي يراس تحريرها والتي تمضي في المضهار نفسه. وهو إلى جانب ذلك عضو في المجامع اللغوية العرببة، وهـو ما زال ثر العطاء، دائم التحقيق والبحث والسفر.



#### الحازمي (منصور إبراهيم):

ولد بمكة المكرمة عام ١٣٥٤ ه، وتلق علومه ودراساته حتى حصل على درجة الدكتوراه ببحثه (الرواية التاريخية في الأدب العربي الحديث) من مدرسة الدراسات الشرقية والإفريقية بجامعة لندن ١٣٨٦ ه، صار عضو هيثة التدريس بجامعة الرياض، وتدرج في الترقي من مدرس إلى أستاذ، وعمل عميداً لكلية الآداب (١٣٩٣ هـ) حتى الآن. وهو عضو بمجالس كل من : جامعة الرياض، والمجلس الأعلى لجامعة الرياض. وهو رئيس تحرير مجلة كلية الآداب، وعضو في هيئة تحرير مجلة دارة الملك

عبد العزيز، وفي لجنة الأدب العربي لجائزة الملك فيصل العالمية. وقد مثـل جامعة الرياض في مؤتمرات عديدة.

ومن مؤلفاته: رسالته لنيل درجة الدكتوراه عن الرواية التاريخية ، ومحمد فريد أبو حديد ( ١٩٧٠ م ) ، ومعجم المصادر الصحفية لدراسة الأدب والفكر في المملكة العربية السعودية (ج١) (١٣٩٣ ه) . ومقالات وبحوث عديدة في المجلات التالية: العرب ، الآداب ، الجامعة ، ملف اليمامة ، حول : الحاولة الأولى لنقد القصمة في الأدب العربي الحديث ، والرواية السعودية ، ومضمون عمن التضمية ، ومعالم التجديد في الأدب السعودي ، وباكثير ، وشوقي ، في محاولاته القصصية وغبرها ، وهو إلى جانب ذلك شاعر لكنه مقل .



# خيس (عبدالله بنخيس):

ولد بالملق عام ١٣٣٩هـ، حفظ القرآن الكريم، وقدراً على أبيه، وتعمل بالدرعية وبدار التوحيد بالطائف، ثم بكليتي الشريعة واللغة العربية بجسكة المكرمة، عمل مديراً للكليتين بالرياض، وتولى عدة مناصب منها وكيل وزارة المواصلات.

من مؤلفاته: الأدب الشعبي في جزيرة العرب، وشهر في دمشق، والحجاز بين اليمامة والحجاز، والشوارد، وراشد الخلاوي، وديوان على ريس اليمامة، ومعجم اليمامة، وقد أسهم في إصدار مجلة الجزيرة السي أصبحت صحيفة الجزيرة.



#### الدمنهوري (حامد):

ولد مجكة المكرمة عام ١٣٤٠هـ، ودرس بهـا، ثم ابتُعـث إلى مصر فنـال الدبلوم العالي لدار العلوم ١٣٦٣هـ، ثم حصل على درجة الليسانس من كليـة الاداب بجـامعة الإسكندرية . عمل بالتعليم، وشغل عـدة منـاصب أخرى.

كتب الشعر والنثر، كها كتب قصة (ثمن التضحية) نشرت ١٩٥٩م، وأعاد طباعتها نادي الرياض الأدبي، ومرت الأيام التي نشرت ١٩٦٣م. تدوفي عام ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م.



# الرفاعي (عبد العزيز):

ولد بمكة المكرمة عام ١٣٤٢ هـ، ودرس بها . تقلد عدة وظائف مرموقة . يعقد ندوة أسبوعية في داره بالرياض تعد زاداً ثقافياً متنوعاً .

من مؤلفاته: أم عبارة الصحابية الباسلة، وضرار بن الأزور، وكعب بن مالك الصحابي الأديب، وأرطاة بن سهية، ومن عبد الحميد الكاتب إلى الكتاب والموظفين، وتوثيق الارتباط بالتراث العرب، وهي محاضرة ألقاها في مؤتمر الأدباء العرب السابع المنعقد في بغداد في صفر ١٣٨٩ه، (أبريل/ نيسان ١٩٦٩م)، ومن كتبه أيضاً: جبل طارق والعرب، والحج في الأدب العرب، و م أيام في ماليزيا. وهو يصدر سلسلة باسم (المكتبة الصغيرة)، وأخرى باسم (دراسات)، وأخيراً مجلة (عالم الكتب) فصلية.



# زمخشري (طاهر عبد الرحمن):

ولد بمكة المكرمة عام ١٣٣٢ ه، ودرس بها. من دواوينه: على الضفاف، وألحان مغترب، وأنفاس الربيع، وأغاريد في الصحراء، وأحلام الربيع، وهمسات، وعودة الغريب، والأفق الأخضر، وإاليها، وأغساريد الملياع، وحبيبتي على القمر، ومن الحيام، ومن كتبه: لبيك، والمهرجان أو ذكرى المرحلة الفيصلية الأولى للدنيا الجديدة، وليالي ابسن الرومي، وأقوال مبعثرة، وعلى هامش الحياة. دارت حول ظاهرة الهروب في شعره أطروحة الماجستير المقدمة من الدكتور عبد الرحمن الأنصاري. أصدر أول مجلة للأطفال بالمملكة وهي مجلة (الروضة) ١٣٨٩ه.



# سرحان (حسين):

ولد بمكة المكرمة عام ١٣٣٢ هـ، وتلق علومه بها وبمدرسة الفلاح. عمل في وظائف حكومية متعددة ، منها رياسة تحرير مطبعة الحكومة بمكة المكرمة.

صدر لـ ديوان أجنحة بـ لاريش ١٣٩٦ / ١٣٩٧ ه ، ثم أعاد طباعته نادي الطائف الأدبي ، وكتاب في الأدب والحرب ٢٩٦ / ١٣٩٧ ه ، عن نادي الطائف أيضاً ، كها صدر له الطائر الغريب عن النـادي نفسه .



# شاكر (فؤاد):

ولد بمكة المكرمة عام ١٣٢٧ ه، وتلق تعليمه الابتدائي بها، ثم سافر إلى القاهرة في أول بعثة سعودية عام ١٣٤٧ ه، حيث تخصص في الأدب.

عمل بجريدة (كوكب الشرق) التي صدرت بمصر، وأصدر جريدة (الحرم) في القاهرة ١٣٤٩ ه، ورأس تحرير جريدة (صوت الحجاز) ثم عاد للقاهرة لاستثناف دراسته. ورأس تحرير (أم القرى) سنة ١٣٥٥ ه، لمدة ١٠ سنة، تولى أثناءها رئاسة تحرير جريدة (صوت الحجاز)، وجريدة (البلاد السعودية) بين عامي ١٣٥٧ و ١٣٦١ ه، ورأس تحرير جريدة (البلاد السعودية) ١٣٧٥ ه، ثم رأس تحرير جريدة (أخبار العالم الإسلامي).

من مؤلفاته : (دليل المملكة العربية السعودية)، (حيّ على الصلاة). وله ديوان (وحي الفؤاد) صدر ١٣٧٨هـ. توفي ١٣٩٢هـ.



#### الصبان (محمد سرور):

أصدر كتابه الشهير (أدب الحجاز) ١٣٤٥ه، وفيه يذكر (ص ١٤٦) أنه سئل أن يكتب سيرته بعد أن كتب عن أكثر الأدباء، واختسار من أشعارهم، فاعتذر، ثم اقتنع أمام إلحاح معاصريه بأهمية ذلك علمياً، فكتب شيئاً عن سيرته على استحياء. وكتابه هذا مرجع مهم في الأدب

السعودي، ضم مجموعة من شعر ونثر أدباء المملكة، فهو بـذلك مـن الــروّاد المهتمين بدراسة الأدب السعودي. وله أيضاً كتــاب (المعــرض. آراء شــبان الحجاز في اللغة العربية). وهو إلى ذلك شاعر. توفي سنة ١٣٩٢ه.



# ضياء (عزيز):

ولد بالمدينة المنورة عام ١٣٣٧ ه، وتلقى تعليمه الأولي بها. تـولى عـدة وظائف . أنشأ مؤسسة الشرق الأوسط للإعلان والثقافة والنشر بجدة . تـولى إدارة مطابع مؤسسة الصحافة والنشر بجدة ورثاسة تحرير (عـكاظ)، وجريدة (المدينة المنورة). رحل إلى الهند مذيعاً ومترجماً . ثم عاد إلى الوطن . له نتـاج ادبي منشور في الصحف بين مؤلف ومترجم في النقد والقصة ، كما أنـه يـكتب في القضايا السياسية .



#### عواد (محمد حسن):

ولد بجدة عام ١٣٢٠ه، ودرس بها، كتب الشعر منذ يفاعته حتى صار شاعراً. له عدة دواوين هي: آماس واطلاس، والبراعم أو بقايا الأمس، ورؤى أبولون، وفي الأفق الملتهب، ونحو كيان جديد.

ومن كتبه النثرية: (خواطر مصرحة) صدر ١٩٢٦م، في جزءين. وفيه يستخدم الأسلوب الفكه. وكتابه مجموعة من الخواطر والمقالات تعالج قضايا أدبية واجتاعية. وعدها محمد سرور الصبان عنواناً بارزاً لليقظة.

ومن كتبه أيضاً: تأملات في الأدب والحياة، فصول وأبحاث متفرقة، ومن وحي الحياة العامة، ومؤتمر أدباء العرب في لبنان ١٩٥٤م، وسليان عبد عبد الملك، والساحر العظيم أو يد الفن تحطم الأصنام. توفي في شهر جمادى الآخرة ١٤٠٠هم أبريل (نيسان) ١٩٨٠م، حيث كان رئيساً لنادي جمدة الأدبي.



## الفيصل (الأمير عبدالله):

ولد بمدينة الرياض عام ١٣٤١ هـ، وتلق تعليمه بالحجاز . من دواوينه المطبوعة (وحي الحرمان)، وسوف يصدر له ديوان خريف العمر، وديوان حديث قلب . نشرت قصائده بكثير من الصحف والمجلات . وله قصائد يشدو بها المطربون والمطربات ، مثل : ثورة الشك ، وسمراء ، ومن أجمل عينيك ، ويا مالكاً قلبي .

كتب الشعر النبطي \_ شعر بادية الجنزيرة العربية \_ رئيس مجلس أمناء مؤسسة الملك فيصل الخيرية .



# القصيبي (غازي عبد الرحمن):

ولد بالأحساء عام ١٣٥٩ هـ، حصل على درجة الـدكتوراه في العـلاقات الدولية من أميريكا ـ تولى مناصب متعددة ، ويتولى حالياً منصب وزير الصناعة والكهرباء .

من دواوينه : أشعار من جزائر اللؤلؤ ، وقبطرات من ظماً ، ومعركة

بلا راية ، وأبيات غزل . ومن مؤلفاته : كتباب عن هذا وذاك ، ومحماضرتان القاهما بنادي الطائف الأدبي هما : هل للشمر مكان في القبون العشرين ، وخواطر في التنمية وغيرها . كما صدر له عن دار الفيصل الثقافية «قصائد مختارة» ، و «سيرة شعرية » .

ودارت حول شعره دراسات عديدة .



# الكردي (عبدالله بن محمد الكردي):

أحد علماء الأحساء، ولد عام ١١٣٠ ه، كتب أدب الرسائل في مطلع الحياة الأدبية . وهو كالشيخ جعفر البيتي في انتهاج المنهج التقليدي في النشر الأدبي . توفي عام ١٢١١ه .



#### مدني (أمين):

ولد بالمدينة المنورة عام ١٣٢٨ ه. رأس تحرير مجلة (المدينة المنسورة) السي صدرت ١٣٥٦ ه، وأعانه محمد حسين زيدان ووضياء الدين رجب. وقد ألف كتاب (العرب في أحقاب التاريخ) مــوسوعة تــاريخية، والتــاريخ العـــري ومصادره، وهما عبارة عن موسوعة ضخمة.

# مدني (عبيد):

ولد بالمدينة المنورة عام ١٣٢٤ ه. أرسله أبوه إلى ضواحي المدينة فبق زمناً، ثم حفظ القرآن الكريم، وتعلم في المدارس وفي المسجد النبوي الشريف، فنال على يد شيخه محمد الطيب الانصساري الشهادة العالمية التقليدية، ثم اتجه للأدب والتاريخ، تقلد عدة وظائف، وقام بعدة رحلات.

من مؤلفاته: (تاريخ المدينة المنسورة) في خسسة مجلدات، وديمسوان المدنيات، وتاريخ المسجد النبوي، وتاريخ مساجد المدينة المنورة، وتواريخ المدينة المنورة، وتواريخ المدينة المنورة، وتواريخ المدينة المنورة،



# نووي (محمد):

ولد عام ١٢٣٠ه م، اشترك مع بكري شطا (١٢٦٦ه مـ ١٣٦٠م) في شرح منظومة زين الدين المليباري (هداية الأذكياء إلى طريق الأولياء)، فاتبعا الطريقة التقليدية التي استقرت في عصور الضغف الأدبي في شرح معاني الكليات وإعرابها، وفي معالجتها لتعريف الأنواع الأدبية بما يبين عن تلك الطريقة التقليدية ؛ إذ يرى الشيخ «نووي» أن النثر هو إنشاء الرسائل وأن الشعر هو الاتيان بالكلام الموزون المقنى . توفي عام ١٣١٤ه ه.



# ييى (محمد أمين):

ولد بجدة عام ١٣٤٢ هـ، وتخرج في مدرسة الفلاح . شغل عدة وظائف حكومية في وزارق المالية والعمل والشؤون الاجتاعية . اسم بالأدب . وله إنتاج قصصي نشر معظمه في مجلة (المنهل)، وصحيفة (الرائد)، إلى جانب بعض الكتابات الاجتاعية .

# مناقشات

# و 🚤 تعلیقات

# ذو القرنيان .. مــان هو ؟

جاء في الصفحة ١٦١ من العدد ٢٧ ، في أثناء أجوبة مسابقة العدد ٢٠ أن ذا القرئين هو إسكتدر المقدوني . وأحب أن أشير إلى الآتي : ورد ذكر ذي القرنين في القرران السكريم . قال تعالى : ﴿ ويسألونك عن ذي القرنين قبل سأتلو عليكم منه ذكراً ﴾ سورة الكهف ، آية ٨٣ . وتستمر الايات الكريمة بعد ذلك مبينة عقيدة ذي القرنين وعدله وانساع ملكه . . لكن دون ذكر الاسم الحقيقي له . وقد اختلف المفسرون والمؤرخون في تحديد شخصيته . . .

فني «تاريخ ملوك حمير وأقيال اليمن »: «أنه تبع ين شمر يرعش بن أفريقس بن أبرهة ذي المنار بن الحارث الرائش ، وأنه غزا بلاد الروم وأوغل فيها حتى وصل إلى وادي الظلمات حيث قيل إن هناك وادياً فيه الياقوت ، وعلى مقربة منه عين «ماء الحياة » فلما بلغه مرض ومات ».

وفي رواية عن علي بن أبي طالب وابن عباس أنه الصعب بن مالك بن يزيد .

وفي رواية أخرى أنه الصعب بن تبع الأقرن المذكور .

ويذكر الإمام ابن كثير في تفسيره أنه إسكندر المقدوني ثم يسطل هذا، ويذكر أنه كان في عهد إبراهيم عليه السلام وطاف معه بالبيت، وبذكر أيضاً أنه عبد صالح.

وهناك كثير من الأقوال لا يتسع المجال لذكرها .

وجاء «أبو الكلام أزاد » عيي الدين أحمد (١٨٨٨ \_ ١٩٥٨ م) ، وزير المعارف الهندي السابق ، وقال إن ذا القرنين هو كورش (أو قورش) مؤسس الأسرة الأخمينية ، ومنشى الإمبراطورية الإيرانية القديمة وباني سد يأجوج ومأجوج .

وقال أبو الكلام أزاد : إنه ليس من المعقول أن ذا القرنين هـ و إسكندر المقدوني ، إذ إنه لم يكن مؤمناً بالله ولم يكن عادلا .

ويقول الأستاذ عباس محمود العقاد عن كورش (أو قورش): إننا إذا أمعنا النظر في التاريخ نجد أن أوصافه تنطبق على ما وصف به القرآن «ذا القرنين »، إذ كان ملهاً وفاتحاً عظياً، غزا الأرض شرقاً وغرباً، وأقام سداً ليصد به هجات المغيرين من «يأجوج وماجوج» على بلاده.

هذه بعض الأفوال التي كتبت عن ذي القرنين ، أردت أن أنقلها إليكم فارجو أن تتقبلوها بصدر رحب. .

صبري أحمد نصرة دمنهور \_ مصر

# الصحافة الإسسلامية القضية .. والحل .. والمسؤولية

جملة «الفيصل» مشكورة، منذ صدرت وهي تنشر لبعض الكتاب كلهات عن الإعلام الإسلامي .. والصحافة الإسلامية. وقد تابعت ككاتب صحفي عرف بالخط الإسلامي كل ما نشر، ووجدت أنه لا بد من كلهات صريحة لكل من كتب .. ولكل من يقرأ .. ولكل من يفكر أن يكتب أو يدرس عن الإعلام الإسلامي والصحافة جزء منه، ويالتالي لنذكر بضرورة التعجيل بما دعوت إليه منذ سنوات من وجرب عقد موقر (للصحفيين) الإسلاميين، والذي استجابت له مشكورة وابطة العالم الإسلامي وأضافته إلى نشاطها الرائع المتجدد والمتزايد والمستمر من أجل الدعرة والدعاة

الدعوة والدعاة . وبإلحاح \_ أن نحدد مجالات الإعلام ونبينها واحدة . . والمطلوب اليوم \_ وبإلحاح \_ أن نحدد مجالات الإعلام ونبينها واحدة . . واحدة . . لا أن نأخذها جملة فتضيع الحقائق لكثرتها وتشابكها وتشعبها . . أي إنني آمل من الذين يكتبون أن يلجأوا إلى التخصيص والتفصيل عند المحديث عن الإعلام الإسلامي ففرق بين النظرية . . وبين دقائق التطبيق .

وأجهزة الإعلام الإسلامي لها طبيعتها وتاريخها ، ولـذا فهمي أكثر مـن أي مجال . . لأنها تضيف إليها فيما تضيف المسجد وهـو أعـظم مـراكز الإعــلام الإسلامي في عصرنا الحديث والقديم على السواء .

ولا أتصور كيف ينسى كل من كتب عن الإعلام الإسلامي أن يقارن بين النظرية الإسلامية الأصيلة في الإعلام . . وما يتحدث به رجال الإعلام عن نظريتهم التي لم يتوصل إليها العلم الحديث إلا قريباً وبالتحديد عام ١٩٢٠م، وجاء مستشرق إلى مصر عام ١٩٦٩م، ليحدثنا بها وهو چان بيرك من غير أن يشير إلى فضل الإسلام وأسبقيته .

مطلوب من أساتذة الإعلام الإسلامي وكتَّابه أن يوضحوا لنا معالم الإعلام الإسلامي . . وتاريخه . . ومقارنات مع الإعلام الحديث . . وهـذا مـوضوع آخر إن شاء الله .

أما اليوم . . فقد شدني ما كتبه الأخ الدكتور عبد الحليم عويس في العدد ١٩ من مجلة «الفيصل » عن الصحافة الإسلامية ، وكان لزاماً وواجباً ووفاء علي أن يكون لي كلمة من واقع الحياة التي عشتها ووهبت نفسي لها .

ومشكلة الصحافة الإسلامية أو قضيتها ، ليست في نوع الجريدة أو المجلة ، ولا أن يكون اسم الجريدة أو المجلة مصحوباً بكلمة إسلامية . . إنما القضية الاولى التي يجب أن تعرف وتطرح تبدأ بالصحفي المسلم . . الذي يجب أن نوفره ) أي نربيه . . وينطلق بعد ذلك في كل مكان . . وفي كل مجال . . وفي كل تخصص بفكر إسلامي . . وثقافة إسلامية . . وروح إسلامية . . ووفر أن نقدم الفكر الإسلامي الصحفي في جميع الجالات وعلى أيدي وبذا يمكن أن نقدم الفكر الإسلامي الصحفي في جميع الجالات وعلى أيدي مسلمين .

# مناقشانم

# و 🕳 تعلیقات

ومن هنا يجب أن تكون الصورة واضحة أمامنا من خلال أسئلة عددة . . وعن هذه الأسئلة المسلامية . . ومن هذه الأسئلة الهمها :

\_ هـل عندنا صحفي مسلم ؟

\_ ماذا أعددنا (لإنشاء) وتكوين الصحفى المسلم .. ؟

فإذا عرفنا الجواب . . أو أوجدناه . . أمكننا أن نسير في السطريق المطلوب وهو الصعيح .

وحقيقة . . أن لدينا من يتسمى بأنه صحفي مسلم . . ولـدينا عـدد مـن الصحف الإسلامية . . لا يمكن أن ننكر فضل القليل منها وأثره وجهده . ولكـن . . عـل هـذا يكفـى . .

وهبل هذا هنو المطلبوب . .

وهل هذا هو سلاحنا في معركتنا القاسية والطويلة التي نخوضها اليوم ضد خصوم يهددون (حصوننا في الداخل) ويحاربوننا بضراوة في الخارج.

لقد عشت في (قلب) الصحافة الإسلامية وعرفت كل مشاكلها من خلال (المعايشة) اليومية.

ومرت بي فترات قائمة كنت في الظلمات وطوال الليالي الطويلة كنت أستعيد خطى عمري بين الصحافة الإسلامية والصحفيين الإسلاميين ، لأبحث عن مشكلة ومعاناة الصحافة الإسلامية ، فوجدت أسباباً عديدة ، ولكن أهمها وأولها غياب الصحف المسلم .

ويسبب غياب الصحفي المسلم بدأت القجوات والمتازعات وضاعت الحقوق، وطمست الحقائق وذهب مثات وألوف من الضحايا المسلمين وفقدنا أرضاً إسلامية.

وكمئال .. فالقضايا الإسلامية لا (تعالج) صحفياً كها يجب .. بل ننشر عنها بعض الأخبار ثم نتركها إلى غيرها، وحتى حين نكتب عنها نعتمد أساساً على ما يصلنا من وكالات الأنباء، و ٩٥ ٪ من وكالات أنباء العالم يسيطر عليها اليهود .. وهذا يكني لنعرف مدى صحة وأمانة ما ينقل إلينا .. ولم تفكر صحيفة .. أو صحني مسلم \_ وهو معذور \_ إلى حد ما \_ أن يذهب إلى أرض المشكلة ويكتب لنا عنها وينقل تضاصيل تطوراتها و .. و .. كل ما يتعلق بها .. حتى يجرك الرأي العام الإسلامي والعالمي لنصرة قضية ما .. مستعملاً كل الفن الصحني من الخبر إلى الصورة .. مسرورأ بالتفاصيل . وأقرب الأحداث مسلمي أوتسيريا .. ومسلمي القليبين .. ولا أقرل الأقليات الإسلامية في روسيا وأوروب الشيوعية ..

وبسبب غياب الصحني المسلم الحقيق . . ووجود جماعة تساند بعضها بعضاً ، نشأت أو ظهرت طبقة تزعم الإسلام . . وهي بعيدة عنه من أعماقها

وبكل تصرفاتها . . وساندتها السلطات ورفعتها الصليبية العالمية إلى القمة . . وذلك بهدف أن تسد الطريق أمام الصحفيين الإسلاميين .

وقد اتخذت الصليبية العالمية هذا المنهج والأسلوب . . اعتاداً على نـظرية (آسيوي يقتل آسيوياً ، وإفريق يقتل إفريقياً ، ومسلم يقتل مسلماً) . .

وقد فرح هؤلاء العملاء . . بمناصبهم وأموالهم . . وللحق فقد أدوا رسالتهم كاملة . . فهم حرب على المسلمين والدعوة في بعض البلاد . . وهم في بلاد أخرى يعملون الفساد في الصفحات حتى (يخربوا) القيم والمعتقدات بدعوى التطور . . والمدنية . . إلخ .

أعرف عشرات من الذين يعملون . . في الصحافة . . ويـزعمون أنهـم خصوم للشيوعية . . وأنهم مسلمون (غارقون) في الإيمان ، وبعضهم لا يترك فرصة لأداء العمرة . . ولا يترك منذ سنوات فريضة حج ليعود فيـؤدي جـانباً من مهمته في تقديم التقارير . . ثم يعاتب مـن لا يـؤدي صـلاة الجمعـة في مساجد معينة .

ومع هذا فهم سوط عذاب على الـدعاة . . يرفضون من مواقفهم نشر الإسلام ويمنعون كتابة الدعاة . . ويطلبون إسلاماً حديثاً كأننا نصنع الإسلام أو نفصله .

من هنا . ولما سبق . . فقد تأخرت الصحافة الإسلامية وأيضاً كانت هذه النتيجة لأسباب أخرى . . قد يكون منها عدم مجاهدة الصحفيين المسلمين الصادقين لهذا الكابوس .

إذن ما الحل ؟

- ♦ أولا : المطلوب للصحافة الإسلامية . . قبل الاسم «الصحفي المسلم» .
- وثانياً : المطلوب من الصحني المسلم . . قبل (الهوية) رؤية واضحة
  لما هو مطلوب منه . . وليبدأ بنفسه . . فيتعلم ويعرف أن كل ما هـ و صوجود
  من نظريات في أي مجال لدينا خيراً منه و . . ﴿ ما فرطنا في الـكتاب مــن
  شيء ﴾ .

لا بد أن يتثقف الصحفي المسلم ثقافة إسلامية يستطيع بها أن يسرد على كل عدوان يهدف الإسلام والمسلمين.

- ولا بد للصحفي المسلم أن ينمي معرفته بالاطلاع على أحوال المسلمين
   في كل مكان .
- ولا بد للصحفي المسلم من أن يتابع كل ما يقال عن الإسلام والمسلمين معه . . أو ضده .
- ولا بد للصحفي المسلمي من أن يكون أميناً مع نفسه . . ويعملم أنه
   قدوة . . وأنه داعية لأشرف دعوة .

ولا أود الإطالة فإن مقالي هذا بمنابة مدخل لموضوع كبير يجب أن يسهم فيه كل من له تجربة وكل من له في هذا الجال سبيل.

# مناقشات و تعلیقات

لهذا . ، فإنني من المؤمنين بضرورة عقد موقمر للصحفيين الإسلاميين وعاجلًا . . ليضع أول ما يضع قاعدة للتضامن الإسلامي بين العاملين في الصحافة من المسلمين الدعاة .

وإذا كان لنا أن نقترح ورقة عمل تضاف إلى جدول أعيال هذا المؤتمر . . وإذا كان لنا أن نقترح ورقة عمل تضاف الإسلامية . . ويعمل على أن يكون لها مكانها اللاثق بها وسط (النوعيات) العائمة على سطح مجتمعنا الدولي ، فإنني أقترح ضرورة العتركيز على أمرين كضيان لوجود الصحفي الإسلامي . . واستمراره :

- الأول: وحدة الهدف.
- الثاني : وحدة الصف .

وحدة الهدف في وضع خطة عمل يلتزم بها كل صحفي إسلامي ويعمل في إطارها وفقاً لمتغيرات منطقة عمله . . فيكشف نوايا الصليبية العالمية والتبشير والشيوعية وكل خصوم الإسلام . . ويكشف أيضاً جهالتهم بهذا المدين . . ويعمل على نشر تعاليم الإسلام وأحكامه بأسلوب عصري حديث .

ويقف إلى جانب القضايا الإسلامية في أي موقع . . فالأخوة الإسلامية لا تعرف لوناً ولا جنساً . . والأرض الإسلامية أرض لكل المسلمين في كل بقاع الدنيا .

وكما يفعل ذلك في الميدان العام كذلك يبطبقه في المجال الخاص، فكل

كفاءة إسلامية عليه إبرازها وافساح المجال لها .
ووحدة الصف . في توفير ضهائات للصحفيين الإسلاميين في كل
مكان . وتشكيل نوع من التضامن في صورة اتحاد أو هيئة عالمية . تسأل
عنهم إذا اختفوا وراء الأسوار . وتقف إلى جانبهم إذا تعسرضوا للظلم
والاضطهاد . وتساندهم في حياتهم ، وتساعد ذويهم إذا غابوا أو حدث فم
مكروه . وتنمي ثقافتهم وتمدهم بالمعلومات الحديثة عن مسلمي العالم . .
وبالإجال تحقق كل ما تهدف إليه معاني وحدة الصف .

بقي شيء آخر . . وأخسير . . وهمو أن تنهض وبهمة . . وبسرعمة أقسام الإعلام في جامعات بلاد الإسلام لتقمدم لنا الصحفي الإسمالامي حقاً . . وصدقاً . .

# صلاح عسزام

# حول موضوع فن تيمور في نظر الأنصار والخصوم

في هذا العصر كثر التطاول على كل ذي عظمة أدبية ، وفشت بدعة الاستخفاف والزراية حتى أوشك التوقير لمن يستحق التوقير أن يعاب .

يقول رجاء الناقش في موضوع «أدباء ومواقف» عدد رقم « ٢٣ » من مجلة « الدوحة » القطرية : في حياتنا الأدبية تــتردد بــين الحـــين والحـــين بعض

«الشائعات الخطيرة».

فيتناول إحدى هذه الشائعات الأدبية التي تتصل بسالكاتب الأديب «محمود تيمور » وعلاقته بأديب لغوي ليس له شهرة في أوساط القراء لابتعاده عن الأضواء وعكوفه عن البحث والدراسة وهو الأستاذ «شوقي أمين» عضو الجمع اللغوي الآن.

يقول رجاء النقاش:

«لقد تردد كثيراً أن عدداً من أعمال «محمود تيمور» قلد مرت على قلم شوقي أمين، وأطالت الوقوف عند هذا القلم، وبمعنى آخر فإن شوقي كان يشارك «محمود تيمور» في تأليف عدد من قصصه ورواياته ومسرحياته، وقلد بدأت هذه القضية عندما أراد محمود تيمور أن يستعين بشوقي أمين لتصحيح لغته، وذلك لضعف تيمور في اللغة العربية، وانتقلت القضية من التصحيح إلى التنقيح».

لكنني أحب أن أوضح وهذا حق يقال أمام التاريخ الأدبي هل معنى أن يقوم لغوي بتصحيح موضوع أدبي لغوياً أنه هو الذي أبدع هذا الأدب؟

إن رسالات الدكتوراه يقوم بتصحيحها وتنقيحها لغوياً عالم بأسرار اللغة ، وقد رأيت بعين رأسي تصحيح وتنقيح رسالة دكتوراه في القائون الدولي على يد طالب بكلية اللغة العربية .

والحنى يقال أمام التاريخ الأدبي: إن محمود تيمور، كان أديباً كبيراً لـه منزلته في ثقافتنا العربية المعاصرة، وهو رائد من رواد القصة والرواية، وفضله في هذا المجال معترف به لدى جميع الباحثين والدارسين.

إنه أحد أفراد أسرة مشهورة بالعلم والثقافة والموهبة والتضحية الصادقة من أجل الثقافة والمعرفة.

فوالده رحمه الله هو العالم الأديب أحمد تيمور «باشا».

وقد كتب تيمور «الأب» الكثير من المؤلفات الممتازة التي تتصل بالتراث العربي، وصرف جهده وحياته وماله في البحث عن الخطوطات العربية، وأوصى بمكتبته المليثة بالكنوز لدار الكتب المصرية، وفي أسرة تيمور شقيقه محمد تيمور وعمته الشاعرة «عائشة التيمورية».

هذه هي الأسرة الشهيرة أدباً وفناً وفكراً والتي ظهر فيها «محمود تيمور». لقد كان إنساناً طيباً رقيقاً رحياً شديد التواضع عظيم المودة للناس كارهاً العنف والخصومات، بعيداً عن الأحقاد التي تتحكم أحياناً في الحياة الأدبية.

إن هذه الأقلام التي تثير هذه الأقاويل والذين يدعون أن أدب تيمور مزور إنهم بذلك يهدرون كرامات أناس وتاريخ أدب وأعمدة تـراث وأركان أجيـال وعالقة فن .

> أحمد خضير مصر

# أسرار العافية

تاليف الصيدلي مسلم غازي، يتناول فيه بطريقة علمية شؤون الصحة والدواء وفن التغذية على أسس سليمة ، كما يحتسوي الكتاب على لمحة عن الجهاز المضمي والطاقة الحسرارية ،

بالإضافة إلى تزويد الكتاب بفهارس تضم أنواعاً كثيرة من الأمراض ومجموعات كبيرة من أنواع الأغذية التي يحسن تناولها عند الإصابة بنوع من تلك الأمراض، وهو مع كل ذلك يوصي بضرورة استشارة الطبيب خوفاً من حدوث رد الفعل الذي قد ينتج عن سوء استعال الدواء أو لغذاء . طبع الكتاب في دمشق مرة، ويقع في ٢٢٨ مفحة من الحجم المتوسط .

## حقوق الطفل في الكويت

من منشورات مجلسة دراسات الخليج والجزيسرة العربية التي تصدر عن جامعة الكويت، إعداد الدكتورة يدرية العوضي، تتناول فيه بالدراسة جانباً من جوانب رعاية

الطفل وحمايته، وتحلل القواعد المتعلقة بالطفولة في النظام المعمول به في الكويت ومقارنتها بالقواعد المنصوص عليها في الإعلانات عام، والإعلان العالمي لحقوق الإنسان بشكل الطفل بشكل خاص، كما تتناول بشكل غنصر موقف الإسلام من حقوق الطفل. تقع هذه الدراسة

في ٧٥ صـفحة مـن الحجـــم المتوسط.

# الكاتب المتمرد

كتيب صغير عرض فيه المؤلف مصطقى النهيري دراسات فكرية في الإنسان، والأدب، والقيم، والاجتاع، والصحافة،

مكون من (١٢٧) صفحة من القطع الصغير. صدر عن دار السطباعة الحديثة بالدار البيضاء \_ المغرب ،

# سهرة ديمقراطية على الخشبة

عبارة عن مسرحيتين من تأليف وليد اخلاصي، الأولى بعنوان (سهرة ديمقراطية على الخشبة)، يحاول الكاتب فيها وبأسلوب واقعي أن يفضح أنماط التعامل بالنفاق والكلب من خلال شريحة من الطبقة المتوسطة ...

والثانية بعنوان (اطلاق النار من الخلف) صور فيها الكاتب تـدهور العلاقات القائمة على الزيف عنـدما بندفع الإنسان في سلوكه من هـواه الشخصي متنامياً من حوله . تقع

السرحيتان في (١٦٥) صفحة من القطع المتوسط، من منشورات اتحاد الكتاب العسرب في سورية، طبع مطبعة الكاتب العربى يدمشق.

سيف واتلي، توفيق الوكيل كتيب من نأليف محمود

عبوض عبد العال، صدر ضمن سلسلة (أقسلام الصحوة)، يتحدث فيه عن الفن التشكيلي المصري المعاصر وخاصة عن فن سيف واللي،

وتوقيق الوكيل. يقع في (١٠٥) صفحات من القطع الصغير، صدر عن دار

لــوران للــطباعة والنشر بالإسكندرية .

## مواجهات إسلامية

طائفة من الدراسات نشرت في فترات متباعدة في مجلات إسلامية ، أضاف إليها ما أملته عليه الطروف

وتطور الأحداث، ثم جمست ووضعت في كتاب يقع في (١٠٣) صفحات من القطع المتوسط، تاليف محمسد المنتصر

الريسوني ، صدر عن مطبعة ديسبريس بالمغرب .

محمد على زينل رائد نهضة، وزعم إصلاح، ومؤسس مدارس الفلاح

كتيب يروي فيه مؤلفه محمد أحمد الشاطري قصة حياة محمد على زينل المليئة بضروب الكفاح

والبذل والنبل والتضحية في سبيل المثل العليا والقيم الروحية والخلقية والوطنية النبيلة، يقع في (١٥٦) صفحة من القطع الصغير، صدر عن دار الشروق بجدة .

# العدوى بين الطب وأحاديث المصطفى

كتيب تناول فيه مؤلفه الدكتور محمد على البار أحاديث النبي عليه أفضل الصلاة والتسلم، المتعلقة بالعدوى بموضوع علمي ذاكراً العلاقة بينها وبين العلم الحديث في الطب والعدوى فيه وما

اثبتته التجارب من أن العلاقة بين تلك الأحاديث والأبحاث علاقة وطيدة، يقع الكتيب في (٨٥) صفحة من القطع الصغير، صدر عن دار الشروق بجدة .

# عمر بن أبي ربيعة زعيم الغزل العربي

كتاب يتناول نيه مولفه الدكتور محمود حسن عيد ريه الساعر العربي المعروف عمر بن أبي ربيعة كزعم للغزل العربي مقارناً بيته وبين بعض شعراء الغزل في عصره، يقع في الصغير، صدر عن دار الشروق بجدة .

# الجمسوعة السراويسة على المنظومة السرحبية في المسائل القسرضية

يعالج فيه جامعه والمعلق عليه عبد الفتاح بن حسين راوه المكي علم الفرائض وما يتعلق به من الإرث، يقسع في (١٣١) صفحة من القطع المتوسط، صدر عن مكتبة عالم الفكر بالقاهرة .

#### للقارئ

يهمنا جداً في الدرجة الاولى أن بستفيد المشترك في المسابقة من المعلومات الني بحصل عليها الفارئ عند بحنه عن إجابات الاسئلة ، كما يهمنا أن بقضي القارئ أو بعناد على زيارة المكتبات للاستفادة مما بها من كتب نحصل زاداً تقافياً .

ونأني الفائدة من الفوز في المسابغة في الدرجة الثانية ، لأننا حين وضعنا المسابغة في نكن نهدف للاغراء المادي بقدر ما كنا نهدف إلى استفادة القارئ تقافياً . والفوز يان نتيجة للجهد الذي يبذله القارئ ، وبهذا عند الغوز \_ يكون الكسب مرنين ، مرة الكسب الثقافي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن لم بنمكن من الكسب المادي في الكسب المادي المنافق لم يفته . وهو أكبر كسب . . والعلم يحرسك ه .

ونحن حين وضعنا شروط السابقة ووضعنا من بين الشروط أنه من حـق القـارى أن يشترك في المسابقة الواحدة مرتين على أن يرفق قسيمتين كنا نعطي الفـارى فـرصة للإجابة عن أي سؤال قد يجد لـه إجـابتين، ويحنار في اي الإجابتين اصع.

لهذا فالمطلوب أن نوضع كل إجابة مع فسيمتها في ظرف مستقل لتسمهيل مهمسة اللجنة في الفرز والإطلاع.

كما ننبه القارئ بأن تكون الإجبابة على وجه واحد من الورق، وبخط واضح وفي حدود المطلوب، وأن يوضع رقم العدد على الظرف من الخارج، لأننا لاحظنا أن هذه النقطة تضوت على بعض الفراء ربحا عسن غير قصد . . وهذه الكلمة للتنبيه . . والله الموفق . . وهو من وراء القصد .

المجلة

# مسابقة محلة الفيصل

#### ايضـــاح

انطلاقاً من رغبة عدد كبير من قراء الجلة المهتمين بالمسابقة في توسيع نطاق قيمة الجائزة بحيث تشمل عدداً أكبر من الفائزين، وتجاوباً من الجلة مع هذه الرغبة فقد أجرينا التقسيم المطلوب اعتباراً من هذا العدد الذي عثل بداية السنة الرابعة للمجلة . . نأمل أن نكون بهذه الخطوة قد حققنا رغبات الكثير من أصدقاء المسابقة مع تمنياتنا بالتوفيق لكل مجتهد .

# سنروط المسابقة وإبضاحات أخرى

١ ـ قيمة المسابقة عشرة آلاف ريال سعودي . . موزعة على عشر جوائز
 على النحو التالى :

أ \_ الجائزة الأولى ٢٠٠٠ ريال

ب\_ الجائزة الثانية ١٥٠٠ ريال

ج \_ الجائزة الثالثة ١٠٠٠ ريال

إلى جانب سبع جوائز مالية قيمة كل جائزة (٥٠٠ ريال سعودي). وعشر جوائز أخرى قيمة كل جائزة (٢٠٠ ريال سعودي).

- ٢ ـ المطلوب الإجابة على جميع الأسئلة . . وارفاقها مع قسيمة العدد الخاصة بالمسابقة موضحاً عليها الاسم ثلاثياً أو رباعياً \_ إن أمكن \_ مع وضع العنوان بوضوح لضان وصول قيمة الجائزة إلى المشترك في المسابقة حالة الفوز .
  - ٣ ـ ترسل الإجابات على العنوان التالى:

(الرياض المملكة العربية السعودية عله الفيضل ص. ب (٣) المسابقة).

مع ذكر رقم المسابقة على الغلاف من الخارج.

- ٤ ـ أية إجابة تصل بعد ٤٥ يوماً من صدور العدد لا يلتفت إليها .
- من حق القارئ أن يشترك باسمه في المسابقة الواحدة أكثر من مرة
   على شرط ارفاق قسيمة المسابقة مع كل رسالة.



# السؤال الأول:

عرف الشعر العربي بظاهرة «المعارضات» اذكر أسماء ثلاثة شعراء ممن عارضوا قصيدة «البردة» لليوصيري؟

# السؤال الثاني:

على ماذا تدل الكليات التالية:

البحيرة (بفتح الباء) \_ السائبة \_ الحاه.

## السؤال الثالث:

من أول من أقطع القطائع، وخفض صوته في التكبير، وفوَّض الناس إخراج زكانهم، واتخـذ صـــاحب شرطـــة، واتخـــذ مقصورة في المسجد؟

# السؤال الرابع:

يوجد نوع من أدب الرسائل في الأدب الأندلسي سمي بـ ١ الزرزوريات ١٠. ما هو . . ومن أول مبتدئ له ؟

# السؤال الخامس:

ما اسم كائب الصحيقة التي تكاتبت فيها قريش على بني هاشم. ويني المطلب؟ وماذا حدث له؟

# السؤال السادس:

مْنَ أُولَ مِن أَلُّف في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم؟

# السؤال السابع:

كم عدد دواثر الشعر العربي، وعدد بحوره ؟

#### السؤال الثامن:

أين تعيش قبائل ۽ الايرکوا ۽ ؟

## السؤال التاسع:

أحد الخلفاء الراشدين أول من سن التقويم الهجري ، وأول من اتخذ بيت المال ، ودوَّن الدواوين ، وأنــار الســـاجد في ليـــالي رمضان ، وعسَّ الليل ، وعاقب على الهجاء . . من هو ؟

# السؤال العاشر:

اذكر أشهر مراكز تربية اللآلئ؟

| <b>-111-Q</b>       |
|---------------------|
| سع<br>غبلسم<br>معال |
| القر                |
| 1                   |

# نسائح مسابقة العدد الثالث والتلاشين

- من دمشق ـ سورية ، فازت بالجائزة الأولى
   وقيمتها (٣٠٠٠) ثلاثة آلاف ريال سعودي الأخت
   براءة أحمد حميد ،
- وفاز بالجائزة الثانية وقيمنها (٢٠٠٠) ألفا
   ريال سعودي الأخ آيت واراس أحمد، وعنوانه
- باب افتـوح ــ الــزنقة ۱۲ . الـــدار ۸۰ ، بــني ملال ــ المغرب .
- من بورت سودان ــ السودان ، بـواسطة

- سعاد عمر محمد حمزة بالهيئة المركزية للكهرباء والمياه، فاز بالجائزة الثالثة وقيمتهما (١٥٠٠) ألف وخمسائة ريال سعودي الاخ محمد قاسم أحمد.
- بالإضافة إلى سبع جوائز قيمة كل جمائزة (٥٠٠) خمسائة ريال سعودي، فار بها الإخوة
- من لبناذ \_ بعلبك \_ معسكر الجلبيل ،
   مدرسة القسطل ، الاخ عبد الله عشول عسقول .

والأخوات وهما

من الأردن الأخ عبد الغني عبد الهادي
 صاحب مكتبة نضال الثقافية ـ البقعة .

- من العراق ، محافظة البصرة ، الأخت رقبة عبد الجبار على .
- من الجزائر الأخ مولود بن قاسمي بن عمر ، بواسطة التناجر شروف عبد الرحمن ، بربكة ـ باننة .
- من الرياض الأخ فؤاد محمد جابر عـزام ،
   مدرسة الكرامة الإبتدائية ، شارع جرير ،
- من مصر الأخت سامية رشاد إسماعيل.
- من نونس الأخ رضوان السلامي ، ١٥٥
   نهج المنجي سليم ــ صفاقس .

# أجوبة مسابقة العدد الثائث والشلاشين

- ج ١ يتألف طاقم الطائرة النفائة الموجود في غرفة القيادة غالباً من أربعة أفراد :
  - قائد الطائرة، مساعده، مهندس طيران، ضابط لاسلكي.
    - ج ₹ أول من اخترع بندول الساعة ابن يونس المصري .
- ج ٣ من مشاهير الرجال ضعاف البصر: ألبرت آينشتين صاحب نظربة
   النسبية ، كونت كافور والد الوحدة الإبطالية ، الموسيفار شويرت ، نيرون
   الإمبراطور الروماني ,
- ج ٤ من أفراس الرسول صلى الله عليه وسله : السكب، اللحيف، اللزاد، المرتجز، البعسوب.
- ج ٥ ولد في حلب \_ سورية عام ١٨٤٨ م ، صال بقلمه في محارية كل أنواع الظلم والاستبداد ، له كتاب بعنسوان «طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد» ، اسمه عبد الرحمن الكواكبي .
- ج ٦ يتركب الفيروس من حامض نووي على هيئة أشرطة منثن بعضها على
   بعض ، يحيط بها غشاء بروتيني على هيئة وحدات صغيرة متراكبة .
- ج ٧ علم السيمياء من العلوم الخفية ، وهو واحد من خمسة علوم شملها
   التقسيم ، ومعناه خداع البصر .

- ج ٨ الدراجة العادية ، هناك أقوال متعددة حول مخترع الدراجة ، فمنهم من يقول جيلميت وماير ، إلا أن الثابت أن الدراجة المأمونة وهي ذات دواستين وجنزير ، وأول نموذج صنع في فرنسا ، غير أن أفضل شكل ها كانت دراجة «لوسونز».
- السيارة : يرجع الفضل في اختراعها إلى الألماني جوتليب ديملر بمساعدة من كارل بنز .
  - الطائرة : الأخوان أورفيل وويلبر رايت .
    - آلة التصوير : وليم فوكس .
- ج ٩ عرفت بالورع والقضيلة ، كانت ابنة خليفة ، حسنة الصوت ، مطبوعة على الغناء ، كانت تنظم الشعر وتلحنه وتغنيه كجواريها ، إنها العباسة علبة بنت الخليفة المهدي .
  - ج ١٠ أسماء عواصم البلدان الآتية :
  - زامبيا : لوساكا .
  - مالي ؛ باماكو .
  - تابلاند : بانکوك .
  - نيجيريا : لاغوس .
  - السينغال : داكار ،

# ALFAISAL MAGAZINE

MONTHLY CULTURAL MAGAZINE PUBLISHED BY AL-FAISAL CULTURAL HOUSE

> All Correspondence To: Riyadh-Saudi Arabia Al-Faisal Magazine P.O.Box 3

Tel.: 4543026 - 4543027



| BF  | 200                                          |
|-----|----------------------------------------------|
| DKR | 30                                           |
| FMK | 30                                           |
| FF  | 15                                           |
| DM  | 10                                           |
| DR  | 100                                          |
| L.  | 4000                                         |
| DFL | 10                                           |
| NKR | 30                                           |
| RS  | 10                                           |
| EŞQ | 100                                          |
| PTS | 150                                          |
| SKR | 30                                           |
| SF  | 15                                           |
| 3   | 2                                            |
| \$  | 5                                            |
|     | DKR FMK FF DM DR L DFL NKR RS ESQ PTS SKR SF |

## أسعار الاشتراكات السنوية:

للأفسراد ١٥٠ ريالا سعودياً لغير الأفراد ٢٥٠ ريالا سعودياً ترسل قيمة الاشتراك باسم مجلة الفيصل

#### ANNUAL SUBSCRIPTION RATES

Personal Subscription : S.R. 150
Others : S.R.250

PAYABLE TO AL-FAISAL MAGAZINE



مجده مقافيية شهرية تصدرعين دار الفيصل الثقافية

المسراسلات الرباض-المملكة العربية السعودية مجلسة الفيصسل ص.ب (٣)

هاتف: ۲۲۰۳۱ ـ ۷۲۰۳۱۵

# أسعار بيع النسخ في البلاد العربية

| ريالات | ٨   | المملكة العربية السعودية     |
|--------|-----|------------------------------|
| قلس    | 4   | الكمويت                      |
| دراهم  |     | الامارات العربية المتحدة     |
| ريالات | 7   | <b>نط</b> ر                  |
| فلس    | ••• | البحريسن                     |
| بسة    | ۲   | سلطنة عممان                  |
| فلس    | ٤   | الأردن                       |
| ريالات | ٦   | ج. ع. البمنية                |
| فلس    | ۸., | ج. اليمن الديمقراطية الشعبية |
| مليم   | ۳   | مصسر                         |
|        | ۳   | السودان                      |
| دراهم  | ٥   | المغسرب                      |
| ملم    | ••• | تسولس                        |
| دئائير |     | الجزائس                      |
| فلس    | ٤   | العسراق                      |
| ليرأت  | ٥   | سوريسة                       |
| ليرات  | ٥   | لبسنان                       |
| درهم   | ۸   | ليبسيا                       |

